'@“"OPE"' Ekopedia: Jurnal limiah Ekonomi

elSSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026

/@
-
2 | I
@7{ 11 &/ ol 0rg/10.63822/rcgx769

Nom o‘A

Beranda Jurnal https://indojurnal.com/index.php/ekopedia

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang
Piutang (Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari
Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)

M. Arman Zarfani!, Arya Zulfikar Akbar?
Program Studi Ekonomi Pembangunan, Fakultas Ekonomi dan Bisnis,
Universitas Teknologi Sumbawa, Kabupaten Sumbawa, Indonesial?

*Email Korespodensi: arya.zulfikar.akbar@uts.ac.id

Diterima: 13-01-2026 | Disetujui: 23-01-2026| Diterbitkan: 25-01-2026

ABSTRACT

This study examines the Besiru tradition within the Sumbawa community of Dusun Sejari, Indonesia, through an
accounting perspective as a form of social debt and credit. Using a qualitative case study approach, the research
explores how mutual aid practices in wedding ceremonies (Tokal Adat and Tokal Buntar) function as informal
accounting systems. Data were collected through in-depth interviews, participatory observation, and
documentation of community record books (buku induk). Findings reveal that Besiru operates as a socio-cultural
mechanism where assistance is recorded and perceived as a moral and economic obligation to be reciprocated in
the future. The tradition distinguishes between reciprocal aid (creating social debt) and voluntary gifts (Jemma),
with the former enforced through social norms and adat sanctions. The study concludes that Besiru embodies a
localized form of accounting that emphasizes social equity, trust, and communal sustainability, challenging formal
accounting paradigms by integrating cultural values into transactional practices.

Keywords: Social Debt; Local Wisdom; Informal Accounting; Reciprocity; Besiru Tradition.

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji tradisi Besiru pada masyarakat Sumbawa di Dusun Sejari melalui perspektif akuntansi
sebagai bentuk utang-piutang sosial. Dengan pendekatan kualitatif studi kasus, penelitian menggali bagaimana
praktik tolong-menolong dalam rangkaian perkawinan (Tokal Adat dan Tokal Buntar) berfungsi sebagai sistem
akuntansi informal. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi
buku catatan masyarakat (buku induk). Hasil penelitian menunjukkan bahwa Besiru berperan sebagai mekanisme
sosial-budaya di mana bantuan dicatat dan dipahami sebagai kewajiban moral dan ekonomi yang harus dibalas di
masa depan. Tradisi ini membedakan antara bantuan timbal balik (yang menimbulkan utang sosial) dan pemberian
sukarela (Jemma), dengan yang pertama ditegakkan melalui norma sosial dan sanksi adat. Studi ini menyimpulkan
bahwa Besiru merupakan bentuk akuntansi berbasis kearifan lokal yang menekankan keadilan sosial, kepercayaan,
dan keberlanjutan hubungan komunitas, serta memperluas pemahaman akuntansi di luar konteks formal.
Katakunci: Utang Sosial; Kearifan Lokal; Akuntansi Informal; Resiprositas; Tradisi Besiru.

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Zarfani, M. A., & Zulfikar Akbar, A. (2026). Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang
Piutang (Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa).
Ekopedia: Jurnal llmiah Ekonomi, 2(1), 2464-2475. https://doi org/10.63822/rcgxj769.

L ) Publbhed by:

phdo‘{ﬁ,m?z*-,.iz;ﬂ; 2464


mailto:arya.zulfikar.akbar@uts.ac.id

OPEy
‘0\‘ ¢

P

g /B eISIN3089-8374 & pISIN3090-1022
3 nil °§

"'l/.,m“ﬁ*
PENDAHULUAN

Dusun Sejari merupakan salah satu wilayah di Kecamatan Plampang, Kabupaten Sumbawa, yang
hingga kini masih memegang teguh nilai-nilai adat dan tradisi yang diwariskan secara turun-temurun.
Masyarakatnya dikenal memiliki hubungan sosial yang kuat, solidaritas tinggi, serta keterikatan pada
praktik budaya yang mengatur pola hidup sehari-hari. Seperti dikemukakan oleh Maryani (2013),
masyarakat tradisional memiliki ikatan sosial yang kuat dan pola hidup yang tercermin dalam berbagai
aktivitas kolektif. Pola tersebut terlihat jelas dalam berbagai kegiatan sosial di Dusun Sejari, termasuk
dalam penyelenggaraan hajatan pernikahan yang selalu melibatkan partisipasi luas dari masyarakat sekitar.

Salah satu tradisi penting yang masih dipertahankan hingga kini adalah Besiru. Di tengah
masyarakat Sumbawa, tumbuh tradisi gotong royong yang dikenal sebagai Basiru—sebuah praktik tolong-
menolong yang sarat makna sosial budaya (Muaddin, 2022). Tradisi Besiru merupakan bentuk bantuan
timbal balik ketika salah satu keluarga melaksanakan hajatan. Bantuan tersebut tidak dipandang sebagai
pemberian spontan, melainkan sebagai kewajiban sosial yang harus dikembalikan di kemudian hari. Hal ini
sejalan dengan temuan Sumarlin (2022) yang menyatakan bahwa masyarakat Sumbawa memiliki budaya
gotong royong yang menekankan keseimbangan hubungan antarindividu.

Tradisi Besiru bukan hanya hadir dalam konteks pernikahan, tetapi juga menjadi bagian dari
aktivitas sosial masyarakat Sumbawa secara luas. Menurut lwe (2020), praktik gotong royong serupa juga
ditemukan dalam berbagai aspek sosial budaya di banyak daerah. Hal tersebut diperkuat oleh Maryani
(2013) yang menemukan bahwa semangat tolong-menolong tidak hanya muncul dalam kegiatan pertanian,
tetapi juga dalam momen penting kehidupan seperti pernikahan dan peristiwa duka. Senada dengan itu,
Hannah (2021) mengamati praktik serupa pada masyarakat Mandailing yang dikenal dengan magido bantu,
yaitu ritual tolong-menolong guna meringankan beban finansial keluarga pengantin. Dalam konteks
masyarakat Sumbawa sendiri, rangkaian prosesi pernikahan sangat panjang dan membutuhkan banyak
persiapan (Hannah et al., 2021). Berani (2019) menjelaskan bahwa prosesi adat pernikahan Sumbawa
tersusun berlapis mulai dari Bejajak, Bakatoan, Basaputis, Tokal Keluarga, Tokal Adat, Sorong Serah,
Bakekam, Barodak, Nikah, hingga Pangantan/Basai.

Dalam praktiknya di Dusun Sejari, tradisi Besiru memiliki keunikan karena berlangsung dalam dua
tahapan adat, yaitu Tokal Adat dan Tokal Buntar. Pada Tokal Adat, bantuan yang diberikan berupa uang,
sedangkan pada Tokal Buntar bantuan berupa barang-barang kebutuhan hajatan seperti beras, telur, minyak
goreng, atau gula ucap bapak Rusdan, S.Pd.. Keberadaan dua tahapan ini tidak ditemukan di semua wilayah;
misalnya daerah Moyo hanya mengenal Tokal Adat. Hal tersebut menjadikan praktik Besiru di Sejari lebih
kompleks dan memiliki nilai sosial yang lebih beragam. Menurut Hannah (2021), ragam praktik adat di
masyarakat Samawa mencerminkan nilai dan simbol budaya yang memperkuat identitas kultural
komunitas.

Untuk menjaga keadilan dalam hubungan timbal balik tersebut, masyarakat melakukan pencatatan
sederhana terhadap pemberian bantuan. Catatan ini menjadi pedoman saat pengembalian bantuan dilakukan
oleh pihak yang pernah menerima. Meskipun tidak menggunakan sistem formal seperti akuntansi modern,
praktik pencatatan ini menunjukkan bahwa masyarakat memiliki sistem administrasi sosial yang terstruktur.
Thalib (2023) menegaskan bahwa praktik akuntansi dapat muncul secara alami dalam masyarakat melalui
tradisi dan budaya tanpa harus mengikuti sistem akuntansi formal.

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)
(Zarfani, et al.)

2465



OPEy
:31' ¢

P

g / ¥ elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022
) nil g

9, S

“epiant”

Lebih jauh, tradisi Besiru dapat dipahami sebagai bentuk utang sosial, yaitu utang yang memiliki
nilai ekonomi dan moral. Setiap bantuan dianggap sebagai aset sosial yang akan dibalas pada waktu tertentu
meskipun tidak ditentukan secara tegas. Konsep ini selaras dengan teori reciprocity yang dikemukakan
Mauss (1925), bahwa setiap pemberian menciptakan kewajiban sosial untuk membalas. Graeber (2011)
juga menyatakan bahwa hubungan sosial sering membentuk sistem “utang” yang tidak dinyatakan secara
eksplisit, namun sangat kuat dalam budaya. Hal ini diperkuat oleh gagasan social accounting dari Owen
(2008), bahwa kewajiban sosial dapat dikelola melalui mekanisme nonformal yang lahir dari nilai dan
praktik budaya masyarakat. Dengan demikian, Besiru membuka ruang untuk memahami akuntansi secara
lebih kontekstual—yaitu akuntansi yang tidak hanya bertumpu pada transaksi moneter dan bukti formal,
tetapi juga pada nilai sosial dan budaya yang hidup dalam masyarakat.

Dilihat dari perspektif akuntansi, tradisi Besiru memiliki kesesuaian kuat dengan konsep utang-
piutang. Utang adalah kewajiban yang harus dibayar di masa mendatang, sedangkan piutang adalah hak
untuk menerima pembayaran. Besiru menerapkan prinsip tersebut melalui kewajiban membalas bantuan
(utang) dan hak pemberi bantuan untuk menerima balasan di masa depan (piutang). Hal ini menunjukkan
bahwa praktik akuntansi dapat hidup dalam tradisi masyarakat, tidak hanya dalam organisasi formal,
sebagaimana dijelaskan Thalib (2023) bahwa nilai budaya dapat melahirkan praktik pencatatan dan
pengelolaan kewajiban.

Menurut Zulkarnain (2011), inti dari tradisi masyarakat Samawa tercermin dalam petuah “Adat
Berenti Ko Syara, Syara Berenti Ko Kitabullah”, yang menegaskan bahwa adat istiadat harus sejalan
dengan syariat, dan syariat harus berpedoman kepada kitab suci. Senada dengan itu, Hannah (2021)
menyatakan bahwa adat masyarakat Samawa berfungsi sebagai penopang identitas sekaligus pedoman
harmoni sosial. Tradisi Besiru merupakan wujud nyata dari nilai tersebut, terutama melalui prinsip tolong-
menolong, keseimbangan hubungan, dan kewajiban moral antarwarga. Nilai ini selaras dengan ajaran Islam
dalam QS. Al-Ma’idah (5:2) yang menegaskan: “...dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan)
kebajikan dan takwa...”. Ayat tersebut menegaskan kewajiban moral untuk saling membantu, sebagaimana
tercermin dalam praktik Besiru.

Namun demikian, meskipun tradisi Besiru memiliki kedekatan konsep dengan akuntansi, penelitian
yang mengkaji Besiru dalam perspektif akuntansi sebagai utang-piutang masih sangat terbatas. Penelitian
terdahulu lebih banyak menyoroti aspek budaya dan sosial, sehingga masih terdapat kesenjangan penelitian
dalam memahami Besiru sebagai praktik akuntansi berbasis kearifan lokal. Oleh karena itu, penelitian ini
penting dilakukan untuk memperluas pemahaman mengenai akuntansi yang tumbuh dari praktik sosial
masyarakat, serta menunjukkan bahwa akuntansi tidak selalu hadir dalam bentuk formal, tetapi juga dapat
hidup melalui tradisi yang diwariskan secara turun-temurun.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus yang bersifat deskriptif
untuk menggali makna mendalam dari tradisi Besiru dalam perspektif akuntansi. Pemilihan metode
kualitatif didasarkan pada tujuan untuk memahami fenomena sosial secara holistik melalui deskripsi dalam
bentuk kata-kata dan bahasa pada suatu konteks khusus yang alamiah. Menurut Moleong (2017), penelitian

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)
(Zarfani, et al.)

2466



OPEy
‘0\‘ ¢

P

& / & elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

kualitatif bertujuan untuk memahami apa yang dialami oleh subjek penelitian, seperti perilaku, persepsi,
motivasi, dan tindakan, dengan memanfaatkan berbagai metode ilmiah. Dalam studi ini, peneliti bertindak
sebagai instrumen kunci untuk menginterpretasikan bagaimana praktik tolong-menolong dalam adat
perkawinan di Dusun Sejari dapat dipandang sebagai sebuah entitas utang piutang sosial.

Lokasi penelitian ditetapkan secara sengaja (purposive) di Dusun Sejari, Desa Plampang,
Kecamatan Plampang, Kabupaten Sumbawa. Penentuan lokasi ini didasarkan pada keunikan masyarakat
setempat yang masih menjalankan tradisi Besiru secara turun-temurun dengan sistem pencatatan yang
sangat rapi di dalam buku induk. Peneliti melakukan observasi langsung di lapangan untuk menangkap
dinamika interaksi sosial dan proses pertukaran nilai yang terjadi selama hajatan perkawinan berlangsung.
Dengan berfokus pada wilayah spesifik ini, peneliti dapat melakukan pendalaman materi yang lebih fokus
dan terperinci guna mengungkap nilai-nilai akuntansi yang terkandung dalam budaya lokal tersebut.

Penentuan subjek atau informan dalam penelitian ini dilakukan dengan teknik purposive sampling,
di mana informan dipilih berdasarkan kriteria tertentu yang dianggap paling mengetahui permasalahan yang
diteliti. Menurut Sugiyono (2017), teknik ini digunakan untuk mengambil sumber data dengan
pertimbangan tertentu, misalnya orang tersebut dianggap paling tahu tentang apa yang kita harapkan.
Informan dalam penelitian ini meliputi tokoh adat, pengurus lingkungan, serta anggota masyarakat Dusun
Sejari yang terlibat aktif dalam tradisi Besiru. Keterlibatan berbagai pihak ini bertujuan untuk mendapatkan
data yang kredibel dan komprehensif dari sudut pandang pelaku adat maupun penerima manfaat.

Teknik pengumpulan data primer dilakukan melalui wawancara mendalam (in-depth interview)
dan observasi partisipatif. Wawancara dilakukan kepada para informan kunci untuk mengeksplorasi
kesadaran mereka mengenai kewajiban moral dalam membalas bantuan yang diterima, yang diidentikkan
dengan konsep utang. Selain itu, peneliti melakukan studi dokumentasi dengan memeriksa catatan bantuan
atau "buku induk™ milik warga sebagai bukti fisik adanya praktik akuntansi tradisional. Menurut Creswell
(2014), penggunaan berbagai sumber data seperti wawancara, observasi, dan dokumen sangat penting
dalam penelitian kualitatif untuk membangun deskripsi yang rinci dan meyakinkan mengenai kasus yang
sedang dipelajari.

Untuk menjamin keabsahan data, peneliti menggunakan teknik triangulasi sumber dan triangulasi
teknik. Triangulasi sumber dilakukan dengan cara mengecek data yang telah diperoleh melalui beberapa
sumber yang berbeda, sedangkan triangulasi teknik dilakukan dengan mengecek data kepada sumber yang
sama namun dengan teknik yang berbeda, misalnya memverifikasi hasil wawancara dengan hasil observasi
lapangan. Hal ini sejalan dengan pandangan Sugiyono (2018) yang menyatakan bahwa tujuan triangulasi
bukan untuk mencari kebenaran tunggal, tetapi untuk meningkatkan pemahaman peneliti terhadap apa yang
telah ditemukan. Melalui proses ini, objektivitas dan validitas temuan penelitian mengenai makna utang
piutang dalam Besiru dapat dipertanggungjawabkan.

Tahap akhir dalam penelitian ini adalah teknik analisis data kualitatif yang dilakukan secara
interaktif dan berlangsung secara terus-menerus hingga tuntas. Proses analisis ini meliputi tiga alur kegiatan
utama, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan atau verifikasi. Menurut Miles dan
Huberman (1994) dalam Sugiyono (2017), reduksi data melibatkan proses pemilihan, pemusatan perhatian
pada penyederhanaan, dan transformasi data kasar yang muncul dari catatan lapangan. Peneliti memilah
informasi yang relevan dengan perspektif akuntansi, menyajikannya secara naratif, dan akhirnya menarik

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)
(Zarfani, et al.)

2467



OPEy
:31' ¢
A s

=
T11 $

O
Zagan®
kesimpulan mengenai bagaimana masyarakat memaknai tradisi Besiru sebagai instrumen utang piutang
sosial yang wajib dibayar di masa depan.

elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022

anr g
\dﬂ

HASIL DAN PEMBAsSHASAN
Penyajian Data Hasil Penelitian
1. Tradisi Sebagai Pewarisan Nilai Sosial

Praktik tradisi Besiru di Dusun Sejari dipahami dan dijalankan oleh masyarakat sebagai bentuk
silaturahmi dan tolong menolong serta didalam tradisi Besiru juga terdapat kewajiban moral. Hal ini
didukung oleh pernyataan bapak Rusdan,bapak Abdul Latief dan ibu Emi Wasiati.

“Besiru ini sebenarnya makna lain yang bisa diambil silaturahmi kemudian kebersamaan dalam
saling tolong menolong, jika ada satu hajatan antar sesama warga”. (IK)

“bantuan yang kita berikan itu wajib untuk membalas dan wajib mengganti”. (IP.1)

“teman saya sudah datang sudah membantu saya dan saya memiliki kewajiban untuk
membalas”.(1U.2)

Tradisi Besiru ini diperkirakan telah dimulai dari puluhan tahun yang lalu yang dilatarbelakangi
oleh pekerjaan masyarakat Dusun Sejari, karena masyarakat Dusun Sejari bekerja sebagai petani dan
pegawai. Faktor tersebut menimbulkan kesenjangan Sosial. Hal ini didukung oleh pernyataan Bapak
Rusdan.

“Tradisi ini diperkirakan telah dimulai sejak puluhan tahun yang lalu” (IK)
“dilatarbelakangi oleh berbagai kalangan mulai dari pegawai, petani dan lain-lain, sehingga
yang merasa kurang mampu akan merasa terbantu dengan adanya Besiru ini”. (IK)

Berdasarkan pernyataan para informan tersebut, dapat disimpulkan bahwa tradisi Besiru
merupakan praktik sosial yang dijalankan secara turun-temurun, mengandung nilai kebersamaan dan
kewajiban moral.

2. Besiru Sebagai Kearifan Lokal Sumbawa

Praktik pelaksanaan tradisi Besiru di Dusun Sejari dijalankan oleh masyarakat melalui tahapan
Tokal Adat dan Tokal Buntar sebagai bagian dari prosesi pernikahan adat. Tradisi Tokal Adat dan
Tokal Buntar adalah tradisi yang memiliki alur yang sama dalam pelaksanaannya, yang membedakan
adalah Tokal Adat memberikan bantuan berupa uang sedangkan Tokal Buntar memberikan bantuan
berupa barang seperti gula,beras,minyak dan lain-lain. Hal ini didukung oleh pernyataan bapak Rusdan
selaku Ketua Adat Dusun Sejari yang menyampaikan bahwa.

“dalam langkahnya ada proses tokal keluarga kemudian tokal adat dan tokal buntar dalam

menunjang apa yang menjadi hajat”.(IK)

“tokal adat itu bantuannya berupa uang, sedangkan tokal buntar berupa barang seperti gula,

beras, dan minyak”. (IK)

Menurut beberapa informan pelaksanaan Tokal Adat dan Tokal Buntar dimulai dari
masyarakat yang datang ke kediaman pemilik hajatan untuk mengantarkan bantuan yang kemudian
bantuan itu akan dicatat oleh petugas adat atau pemilik hajatan dan setelah itu masyarakat bisa memilih
untuk langsung pulang atau berbaur dengan masyarakat lainnya.

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)
(Zarfani, et al.)

2468



OPEy
“;l- ¢

. } 2 elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022
(=} =
% nil £
{'lltm\\“’.1~

“Proses Besiru diDusun Sejari biasanya masyarakat datang kerumah yang punya hajat untuk
mengantarkan sesuatu seperti uang atau barang yang akan dicatat oleh pengurus adat. ”(IP.3)
“Masyarakat datang ke rumah yang punya hajat untuk mengantarkan bantuan, lalu dicatat oleh
pemilik hajatan atau petugas adat”.(IP.1)

Berdasarkan pernyataan para informan tersebut, dapat disimpulkan bahwa praktik Besiru di
Dusun Sejari dilaksanakan melalui mekanisme adat yang sederhana serta pencatatan bantuan yang.
Akuntansi: Bahasa Universal Bisnis dan Budaya

Hasil wawancara menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat Dusun Sejari terhadap
pentingnya pencatatan dalam tradisi Besiru sudah cukup baik. Beberapa informan sepakat bahwa
pencatatan diperlukan agar masyarakat dapat mengetahui secara jelas bentuk bantuan yang diberikan
maupun diterima dalam pelaksanaan Tokal Adat dan Tokal Buntar.

“pengurus akan mencatat dan dimasukkan ke buku induk dan kemudian disalin lalu diberikan ke
warga pemilik hajatan”, (IK)

“Dicatat Namanya buku induk baik itu tokal adat atau buntar.”(1U.1)

“Biasanyaa saya catat atau petugas adat yang catat lalu catatan tersebut akan pinjam oleh
petugas adat untuk disalin dibuku induk baru setelah itu dikembalikan kepada saya.”(IU.2)

Hal ini menunjukan bahwa pencatatan menjadi acuan dalam proses pengembalian bantuan
sehingga bantuan yang diberikan tidak hilang dan dapat diketahui kembali serta menunjukkan bahwa
pencatatan digunakan sebagai dasar pengambilan keputusan adat.

“berdasarkan ketentuan dibuku induk bahwa si A pernah memberikan bantuan bahwa si A pernah
memberikan bantuan kepada si B 100rb maka si B itu harus membayar pada si A itu 100k
juga.”(1U.1)

“kita cek dulu namanya di buku induk apakah dia pernah melakukan tokal adat, apabila tidak

ada maka tidak bisa diproses. ”(I1U.1)
Utang Piutang: Ikatan Kepercayaan dalam Transaksi

Hasil wawancara menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat Dusun Sejari terhadap praktik
utang piutang dalam tradisi Basiru sudah cukup baik. Seluruh informan utama sepakat bahwa bantuan
yang diberikan, baik dalam bentuk uang maupun barang, tidak hanya dimaknai sebagai bentuk tolong-
menolong, tetapi juga sebagai kewajiban yang harus dibalas di kemudian hari. Beberapa informan
menyatakan bahwa.

“jelas akan disebut utang piutang karena semua bantuan itu tercatat dalam buku induk dan buku

salinan yang dipegang oleh pemilik hajatan, sehingga harus dibayar kembali”.(IK)

“ketika kita menyumbang misalnya 100 ribu, maka harus diganti juga 100 ribu karena itu sudah

menjadi beban utang piutang”. (IP.1)

“kalau kita memberikan uang atau barang kepada orang lain, maka saat kita berhajat, itu harus

dikembalikan sesuai yang tercatat di buku induk”.(I1U.1)

Namun, dari sudut pandang beberapa informan, pemahaman dan kemampuan masyarakat dalam
memenuhi kewajiban utang piutang tersebut belum sepenuhnya merata. Pak Rusdan menjelaskan
bahwa kendala sering muncul pada masyarakat yang mayoritas berprofesi sebagai petani, terutama saat
musim tanam ketika belum panen, sehingga mengalami kesulitan dalam membayar kewajiban. Hal ini

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)
(Zarfani, et al.)

2469



&;&opEbz

PA

nil °§

QMM“Q.*

juga diperkuat oleh Pak Yadi Subiar yang menyampaikan bahwa.
“Tantangan yang biasa terjadi karena musim,terjadinya acara pada saat musim petani belum
panen,karena mayoritas warga disini petani,sehingga yang kurang mampu akan kesulitan saat
membayar.”(IK)
“kadang ada warga yang membayar kurang dari yang tercatat, sehingga pengurus adat harus
turun langsung untuk menagih berdasarkan catatan buku induk”.(IU.1)
Meskipun demikian, para informan sepakat bahwa sistem pencatatan dan penagihan dalam

tradisi Basiru tetap dijalankan sebagai bentuk tanggung jawab dan untuk menjaga keadilan antarwarga.

5. Utang Piutang Sosial (Social Debt)

Hasil wawancara menunjukkan bahwa praktik utang piutang dalam tradisi Basiru di Dusun Sejari
sejalan dengan konsep utang piutang sosial (social debt), di mana setiap bantuan yang diterima
menimbulkan kewajiban moral untuk membalas di kemudian hari. Sebagaimana dalam pernyataan ibu
Emi Wasiati.

“Yaa saya merasa berkewajiban karena teman saya sudah datang sudah membantu saya dan

elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022

anr g
\dﬂ

saya memiliki kewajiban untuk membalas.”(IP.2)

Seluruh informan utama sepakat bahwa bantuan berupa uang maupun barang tidak hanya
dimaknai sebagai bentuk tolong-menolong, tetapi juga sebagai tanggung jawab yang harus dipenuhi,
sebagaimana disampaikan oleh Pak Rusdan dan Pak Abdul Latief yang menegaskan bahwa bantuan
tersebut wajib dikembalikan sesuai nilai yang diterima.

“Nah kalau dibilang wajib yaa wajib,nah misalnya tadi berupa barang dalam bentuk gula

1kg,artinya masuk dalam buku buntar,nah sehingga harus diganti juga dalam bentuk gula 1kg

atau digantikan dengan uang senilai gula 1kg”(IK)

“jadi kewajiban moral itu tatkal akita menyumbang misalnya 100rb maka harus diganti juga

100rb.”(IP.1)

Temuan ini sejalan dengan pemikiran Mauss (1925) yang menyatakan bahwa setiap pemberian
mengandung kewajiban memberi, menerima, dan membalas, serta diperkuat oleh norm of reciprocity
dari Gouldner (1960) yang mendorong individu untuk menjaga keseimbangan hubungan sosial melalui
timbal balik. Dalam konteks Basiru, kewajiban membalas bantuan tidak diatur melalui perjanjian
formal, melainkan dikendalikan oleh norma adat, kehormatan, dan sanksi sosial, sebagaimana juga
dijelaskan oleh Blau (1964) dan Graeber (2011) mengenai kuatnya utang sosial dalam masyarakat
tradisional. Dengan demikian, utang piutang dalam tradisi Basiru dapat dipahami sebagai bentuk
hubungan sosial-ekonomi yang berbasis pada kepercayaan, tanggung jawab, dan komitmen kolektif
yang berfungsi menjaga solidaritas serta keberlanjutan hubungan antarwarga.

Hasil Analisis Data
1. Analisis Domain
Hasil analisis domain menunjukkan bahwa tradisi Besiru di Dusun Sejari merupakan sistem
sosial yang mencakup beberapa ranah utama, yaitu bentuk bantuan, pelaku yang terlibat, mekanisme
pencatatan serta kewajiban membalas. Tradisi ini dilaksanakan melalui beberapa tahapan, yaitu Tokal
Adat, Tokal Buntar, dan Jemma. Tokal Adat merupakan bantuan berupa uang, Tokal Buntar berupa
bantuan barang kebutuhan pokok, sedangkan Jemma merupakan bantuan berupa uang dan barang

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)
(Zarfani, et al.)

2470



&;&opEbz

PA

nil °§

QMM“Q.*
kebutuhan pokok dan pemberian ini bersifat sukarela yang juga dicatat tetapi tidak menimbulkan
kewajiban untuk dibalas. Seluruh bentuk bantuan tersebut melibatkan pemilik hajatan, masyarakat
pemberi bantuan, serta pengurus adat yang berperan dalam pencatatan dan pengawasan pelaksanaan
tradisi.

Pencatatan dalam tradisi Besiru dilakukan terhadap seluruh bentuk bantuan yang diberikan
oleh masyarakat. Namun demikian, tidak semua bantuan tersebut mengandung kewajiban untuk
dibalas. Bantuan dalam bentuk Tokal Adat dan Tokal Buntar dipahami sebagai bentuk partisipasi yang
menimbulkan kewajiban moral untuk membalas di kemudian hari, sedangkan Jemma lebih bersifat
sukarela. Hal ini menunjukkan bahwa pencatatan dalam tradisi Besiru tidak semata-mata dimaknai
sebagai hubungan utang-piutang, tetapi juga berfungsi sebagai dokumentasi partisipasi dan
keterlibatan sosial masyarakat.

2. Analisis Taksonomi
Berdasarkan analisis taksonomi, tradisi Besiru tersusun secara bertahap dan memiliki fungsi
yang berbeda pada setiap jenis bantuan. Tokal Adat dan Tokal Buntar merupakan bentuk bantuan yang
dicatat dan mengandung kewajiban membalas sesuai dengan nilai bantuan yang diterima. Sebaliknya,
Jemma juga dicatat oleh pengurus adat, namun pencatatan tersebut tidak dimaksudkan sebagai dasar
kewajiban balas jasa, melainkan sebagai catatan kehadiran dan partisipasi sukarela masyarakat. Dalam
struktur ini, pengurus adat berperan sebagai pencatat dan pengawas, sementara masyarakat berperan
sebagai pemberi dan penerima bantuan.
Struktur pelaksanaan dalam tradisi Besiru menunjukkan bahwa pencatatan Tokal Adat dan
Tokal Buntar menjadi dasar adanya kewajiban moral untuk membalas bantuan yang diterima.
Sebaliknya, pencatatan Jemma hanya bersifat administratif dan tidak menimbulkan kewajiban untuk
dibalas. Perbedaan fungsi pencatatan ini mencerminkan adanya klasifikasi yang jelas antara bentuk
bantuan yang bersifat wajib dibalas dan bantuan yang bersifat sukarela dalam praktik Besiru.
3. Analisis Komponensial
Analisis komponensial menunjukkan bahwa perbedaan utama antara bantuan yang
membentuk utang-piutang sosial dan pemberian sukarela dalam tradisi Besiru terletak pada kewajiban
membalas, bukan semata-mata pada pencatatan. Tokal Adat dan Tokal Buntar dicatat dan
menimbulkan kewajiban untuk dibalas dengan nilai yang sama atau lebih, serta dapat dikenai sanksi
adat apabila kewajiban tersebut tidak dipenuhi. Bantuan yang telah dicatat dipahami sebagai bantuan
yang wajib diganti sesuai dengan nilai yang tercantum dalam buku induk. Sebaliknya, Jemma
meskipun dicatat, tidak menimbulkan kewajiban balas jasa dan tidak dikenai sanksi apabila tidak
dibalas. Dengan demikian, pencatatan dalam tradisi Besiru memiliki makna ganda, yaitu sebagai dasar
utang-piutang sosial pada Tokal Adat dan Tokal Buntar, serta sebagai bentuk dokumentasi partisipasi
sukarela pada Jemma.
4. Analisis Tema Kultural
Hasil analisis tema kultural menunjukkan bahwa tradisi Besiru mencerminkan nilai gotong
royong, tanggung jawab, dan keadilan sosial yang hidup dalam masyarakat Dusun Sejari. Tokal Adat
dan Tokal Buntar dipahami sebagai bentuk kewajiban moral dan ekonomi yang menjaga
keseimbangan hubungan sosial melalui mekanisme utang-piutang, Bantuan dalam tradisi Besiru

elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022

anr g
\dﬂ

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)
(Zarfani, et al.)

2471



“’('op;)l %

nil °§

Zagan®
dipahami memiliki perbedaan makna sesuai dengan jenisnya. Sementara itu, Jemma dipandang
sebagai ekspresi kepedulian dan solidaritas yang bersifat sukarela tanpa adanya tuntutan balas jasa.
Keberadaan pencatatan pada seluruh bentuk bantuan menunjukkan kuatnya budaya keteraturan dalam
masyarakat, namun pada saat yang sama masyarakat tetap mampu membedakan antara bantuan yang
mengandung kewajiban untuk dibalas dan bantuan yang diberikan secara ikhlas sebagai sedekah.

elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022

anr g
i

Pembahasan Penelitian
1. Utang Piutang dalam Tradisi Besiru sebagai Wujud Kewajiban Moral dan Ekonomi

Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai utang piutang dalam tradisi Besiru tidak muncul
sebagai transaksi ekonomi formal, melainkan sebagai bagian dari sistem sosial yang telah mengakar
dalam kehidupan masyarakat Dusun Sejari. Praktik bantuan melalui Tokal Adat dan Tokal Buntar
dipahami sebagai bentuk tolong-menolong. Namun demikian, bantuan yang diberikan tetap dicatat
dan diingat sebagai bagian dari tanggung jawab sosial. Hal ini menegaskan bahwa nilai utang piutang
dalam praktik Besiru telah menjadi bagian dari kesepakatan sosial masyarakat, meskipun tidak
dinyatakan secara tertulis sebagai perjanjian ekonomi formal.

Selain itu, kewajiban membalas bantuan dalam tradisi Besiru tidak hanya bersifat ekonomi,
tetapi juga mengandung dimensi sanksi sosial dan kewajiban moral. Warga yang tidak membalas
bantuan cenderung memperoleh penilaian negatif dari lingkungan sosial dan dipandang kurang peduli
terhadap nilai-nilai kebersamaan yang berlaku. Setiap pemberian bantuan dipahami sebagai tindakan
yang menciptakan kewajiban untuk membalas di kemudian hari, meskipun kewajiban tersebut tidak
diikat melalui perjanjian tertulis secara formal. Meskipun terdapat sistem pencatatan dalam praktik
Besiru, bantuan tetap diberikan sebagai bentuk tolong-menolong antarwarga dan dijalankan
berdasarkan kebiasaan serta kesepakatan sosial yang hidup dalam masyarakat Dusun Sejari.

2. Pembedaan Bantuan Sukarela dan Utang Piutang Sosial dalam Tradisi Besiru

Temuan penelitian menunjukkan bahwa masyarakat Dusun Sejari memiliki batasan yang jelas
dalam membedakan antara pemberian sukarela dan bantuan yang membentuk utang piutang sosial.
Bantuan yang telah dicatat dalam Tokal Adat dan Tokal Buntar dipahami sebagai bantuan yang wajib
diganti, baik dalam bentuk uang maupun barang dengan nilai yang setara. Apabila penggantian tidak
sesuai dengan nilai yang telah dicatat, mekanisme adat akan dijalankan melalui keterlibatan petugas
adat untuk menyelesaikan permasalahan tersebut. Kondisi ini menegaskan bahwa kewajiban
membalas merupakan indikator utama terbentuknya utang piutang sosial dalam tradisi Besiru.

Di sisi lain, Jemma dipahami sebagai bentuk pemberian sukarela meskipun tetap dicatat oleh
pengurus adat. Pencatatan Jemma dalam tradisi Besiru dipahami semata-mata sebagai dokumentasi
partisipasi sosial dan tidak menimbulkan kewajiban untuk dibalas. Warga yang tidak membalas
Jemma tidak dikenai sanksi adat maupun sanksi sosial. Kondisi ini menunjukkan bahwa pencatatan
dalam praktik Besiru tidak selalu bermakna utang piutang, melainkan dapat memiliki fungsi sosial
yang berbeda. Dengan demikian, batasan antara bantuan sukarela dan utang piutang sosial dalam
Besiru ditentukan oleh adanya kewajiban membalas serta konsekuensi sosial yang menyertainya.

3. Tahapan Pelunasan Utang Piutang sebagai Mekanisme Keadilan Sosial
Temuan penelitian menunjukkan bahwa pelunasan utang piutang dalam tradisi Besiru

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)
(Zarfani, et al.)

2472



“;&OPE'%
PA
nil °§
Zagan®
berlangsung melalui tahapan yang jelas dan teratur. Pelunasan tidak dilakukan secara langsung,
melainkan terjadi ketika pihak yang sebelumnya memberikan bantuan menyelenggarakan hajatan.
Proses ini diawali dengan pengecekan catatan dalam buku induk adat untuk memastikan jumlah dan
jenis bantuan yang pernah diberikan. Buku induk berfungsi sebagai acuan utama dalam menentukan
kewajiban balasan setiap warga, sehingga proses pelunasan bantuan dilakukan berdasarkan data yang
telah disepakati bersama dalam komunitas
Kesetaraan balas jasa dalam tradisi Besiru didasarkan pada kesepakatan bersama di antara
warga, di mana pada Tokal Adat kesetaraan dilihat dari nominal uang yang diterima, sedangkan pada
Tokal Buntar kesetaraan dilihat dari harga barang yang diterima. Bantuan dalam Tokal Adat tidak
diperbolehkan dibalas dengan nilai yang lebih rendah dari yang diterima, namun diperkenankan
apabila nilainya sama atau lebih. Untuk bantuan berupa barang, penggantian dapat dilakukan dengan
barang sejenis atau dengan uang yang nilainya disesuaikan dengan harga barang pada saat pelunasan.
Apabila terjadi ketidaksesuaian atau keterlambatan dalam pelunasan, mekanisme adat akan dijalankan
melalui keterlibatan pengurus adat untuk menegur atau menagih pihak yang bersangkutan. petugas
adat yang bertugas mencatat bantuan dan turun ke lapangan juga menerima imbalan dari pemilik
hajatan. Pemberian imbalan ini tidak dimaknai sebagai upah formal, melainkan sebagai bentuk
penghargaan atas jasa petugas adat dalam menjaga ketertiban, keakuratan pencatatan, dan keadilan
dalam pelaksanaan Tokal Adat dan Tokal Buntar. Dengan demikian, pelunasan utang piutang dalam
tradisi Besiru berfungsi sebagai mekanisme adat yang menjaga keadilan, keteraturan, dan
keharmonisan hubungan sosial antarwarga.

elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022

anr g
i

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil analisis yang dilakukan, peneliti menemukan bahwa tradisi Besiru di Dusun
Sejari merupakan sistem sosial yang mengatur praktik tolong-menolong sekaligus membentuk hubungan
utang piutang sosial antarwarga. Nilai utang piutang dalam tradisi Besiru tersirat dalam tahapan Tokal Adat
dan Tokal Buntar, di mana bantuan yang diberikan dicatat dan dipahami sebagai kewajiban yang harus
dibalas di kemudian hari. Masyarakat memaknai kewajiban tersebut tidak hanya sebagai kewajiban
ekonomi, tetapi juga sebagai kewajiban moral yang berkaitan dengan menjaga keharmonisan dan
kepedulian sosial.

Penelitian ini juga menemukan bahwa tidak semua bentuk bantuan dalam tradisi Besiru membentuk
utang piutang sosial. Bantuan melalui Tokal Adat dan Tokal Buntar merupakan bantuan yang mengandung
kewajiban balas jasa, sedangkan Jemma merupakan pemberian sukarela yang juga dicatat namun tidak
menimbulkan kewajiban untuk dibalas. Batasan ini dipahami secara jelas oleh masyarakat dan menjadi
dasar dalam membedakan antara bantuan sukarela dan bantuan yang mengikat secara sosial.

Selain itu, pelunasan utang piutang dalam tradisi Besiru dilakukan secara berkelanjutan dengan
mengacu pada catatan dalam buku induk adat. Prinsip kesetaraan balas jasa didasarkan pada nilai keadilan
dan keseimbangan sosial, di mana bantuan harus dibalas dengan nilai yang sama atau lebih, namun tidak
boleh lebih rendah. Dengan demikian, tradisi Besiru berfungsi sebagai mekanisme adat yang menjaga
keteraturan, keadilan, dan keberlanjutan hubungan sosial dalam masyarakat Dusun Sejari.

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)
(Zarfani, et al.)

2473



“;&OPE'%
il

Zagan®

DAFTAR PUSTAKA

AICPA. (2025, Oktober). Diambil kembali dari https://www.aicpa.org/

Amboro, M. (2022, Desember). VIRTUAL EVENT SEBAGAI MEDIA KOMUNIKASI PARIWISATA.
Jurnal llmiah Indonesia, 7.

Asih, L. A., Wardana, I. M., Gunadi, B. H., Ayu, I., Sari, P. S., Cahyani, R., & Ningsih, K. T. (2018).
Pengaruh Budaya Lokal Dalam Praktek Akuntansi. Jurnal limiah Akuntansi dan Humanika, VIII.
doi:https://doi.org/10.23887/jinah.v8i1.19857

Berani, & Agus. (2019). Upacara pangantan (perkawinan adat sumbawa) di desa tepas sepakat (studi
analisis akulturasi budaya dengan agama).

Graeber. (2011). Debt: The First 5,000 Years. Diambil kembali dari
http://journals.openedition.org/rccs/5409

Hannah, Siregar, Y. D., & Susanti, N. (2021). . "Tradisi Magido Bantu: Budaya Tolong-Menolong
Masyarakat Mandailing di Jorong Tamiang Ampalu, Kabupaten Pasaman Barat.". Warisan Journal
of History and Cultural Heritage, 1-7. doi:https://doi.org/10.34007/warisan.v2i1.680

heru, a. (2020). Nilai-nilai Pendidikan Islam Bagi Anak dalam Tradisi Basiru pada Kegiatan Khitanan.
JURNAL PENELITIAN KEISLAMAN, 143-154. doi:https://doi.org/10.20414/jpk.v16i2.2694

KBBI. (2025, Oktober ). Diambil kembali dari https://kbbi.web.id/tradisi

Kieso, & E., D. (2018). Intermediate accounting : IFRS edition. Wiley.

Lattu, I. Y. (2019, Agustus). Orality and Ritual in Collective Memory: A Theoretical Discussion. Jurnal
Pemikiran Sosiologi, 94-111. doi:https://doi.org/10.22146/jps.v6i2.51580

Lenaini, I. (2021, Juni). Teknik Pengambilan Sampelpurposive Dan Snowball Sampling. Jurnal Kajian,
Penelitian & Pengembangan Pendidikan Sejarah, 6, 33-30.
doi:http://journal.ummat.ac.id/index.php/historis

M, S. (2013). Budaya “Sambatan” Di Era Modernisasi. Jurnal limiah Pend.Sos Ant, 1-14. Diambil kembali
dari
https://core.ac.uk/display/290565427?utm_source=pdf&utm_medium=banner&utm_campaign=p
df-decoration-v1

Martani. (2015). Akuntansi Keuangan Menengah Berbasis PSAK. salemba empat.

Mauss, M. (1925). THE GIFT Expanded Edition. Chicago: Hau Book.

Muaddin. (2022, January 1). Tinjauan Ekonomi Islam Pada Tradisi Bhubuwendi Madura(Studi kasus
Bhubuwendi Desa Sukolilo Timur Labang Bangkalan). Jurnal Pemikiran dan Penelitian Ekonomi
Islam, 79-95.

Nurdiyati. (2023). Meta Analisis Pembelajaran Berdiferensiasi Berorientasi Esd Untuk Meningkatkan
Berpikir Kritis Dan Kreatif. Jurnal Pendidikan dan Profesi Pendidikan, 101-109
doi:https://doi.org/10.26877/jp3.v

Nurfajriani, W. V. (2024, September). Triangulasi Data Dalam Analisis Data Kualitatif. urnal llmiah
Wahana Pendidikan. doi:https://doi.org/10.5281/zen0d0.13929272

Nurhalizah, S., Yuliana, R., & Daud, D. (2023). Praktik Akuntansi Utang-Piutang Pada Tradisi Otok-Otok.
Jurnal Akuntansi Multiparadigma, 14.

P

elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022

anr g
i

5
5

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)
(Zarfani, et al.)

2474



OPEy
:31' ¢

P

g / ¥ elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022
) nil g

9, S

“epiant”

Orong, Y. (2023, Juni). Rekonstruksi Metodologi Penelitian Filsafat. Jurnal
Yagzhan:doi:http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yagzhan/index

Owen. (2008). Social Accounting. Accounting, Auditing & Accountability Journal, 240-267.

Permana, R. A., Budiono, H., & Wiratama, N. S. (2024, Desember). KESENIAN, TRADISI, DAN POLA
RITUAL MASYARAKAT. Jurnal Pendidikan Sejarah & Sejarah FKIP Universitas Jambi, 1V,
53-64.

Rahmatin, A., & Martadinata, S. (2025). Memaknai Tradisi Basiru Dalam Perspektif Akuntansi:Utang
Piutang Dan Pencatatan Keuangan. JURNAL MULTIDISIPLIN RAFLESIA.

Septiana, C. (2021, Maret). Proses Pengambilan Keputusan pada Konsumen untuk Membeli Rumah dari
PT X Berdasarkan Alasan Pro-Lingkungan Hidup. Jurnal Psikologi, 17, 48-59.

Sinaini, L., & lwe, L. (2020). Bentuk Kegiatan Gotong Royong Dalam Aspek Pertanian. Jurnal llmiah
Membangun Desa dan Pertanian, 74-78. doi:http://dx.doi.org/10.37149/JIMDP

Sumarlin, Anton, & Ismiati. (2022). Analisis Bentuk, Pola Pelaksanaan Dan Peran ‘Basiru’ Dalam. Jurnal
liImiah Membangun Desa dan Pertanian, 236-246. doi:https://doi.org/10.37149/JIMDP.v7i6.133

Susianti. (2024, Maret). Perumusan Variabel Dan Indikator Dalam Penelitian Kuantitatif Kependidikan.
Jurnal Pendidikan Rokania.

Thalib, M. A. (2023). Konstruksi Metode Pencatatan Akuntansi Berbasis Nilai. Jurnal Akuntansi
Kontemporer (JAKO) — VOL 15 NO 1, 12-24. doi:https://doi.org/10.33508/jako.v15i1.3967

Utama, A. A., & Junaidi. (2023, Januari 1). Akulturasi Islam Dan Budaya Dalam Tradisi Perkawinan Pada
Masyarakat. Jurnal lImu Sosial dan Pendidikan (JISIP), 7.
doi:http://ejournal.mandalanursa.org/index.php/JISIP/index

Violet, & William. (2019). The Development of International Accounting Standards: Philosophical
Influences and.

Zulkarnain. (2011). Tradisi dan adat istiadat Samawa. Sumbawa: Yogyakarta.

Zulkarnain. (2016). Aktualisasi Nilai-Nilai Kearifan Lokalbesiru Pada Masyarakat Sasak Sebagai Upaya
Menguatkan Identitas Bangsa.

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang
(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)

(Zarfani, et al.)
2475



