
 

           

 

    2464 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022 

 

 Beranda Jurnal https://indojurnal.com/index.php/ekopedia 

Ekopedia: Jurnal Ilmiah Ekonomi 
 

 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang 

Piutang (Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari 

Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa) 

 
M. Arman Zarfani1, Arya Zulfikar Akbar2 

Program Studi Ekonomi Pembangunan, Fakultas Ekonomi dan Bisnis, 

 Universitas Teknologi Sumbawa, Kabupaten Sumbawa, Indonesia1,2 

 
*Email Korespodensi: arya.zulfikar.akbar@uts.ac.id 

Diterima: 13-01-2026 | Disetujui: 23-01-2026| Diterbitkan: 25-01-2026 

 

  
ABSTRACT 

This study examines the Besiru tradition within the Sumbawa community of Dusun Sejari, Indonesia, through an 

accounting perspective as a form of social debt and credit. Using a qualitative case study approach, the research 

explores how mutual aid practices in wedding ceremonies (Tokal Adat and Tokal Buntar) function as informal 

accounting systems. Data were collected through in-depth interviews, participatory observation, and 

documentation of community record books (buku induk). Findings reveal that Besiru operates as a socio-cultural 

mechanism where assistance is recorded and perceived as a moral and economic obligation to be reciprocated in 

the future. The tradition distinguishes between reciprocal aid (creating social debt) and voluntary gifts (Jemma), 

with the former enforced through social norms and adat sanctions. The study concludes that Besiru embodies a 

localized form of accounting that emphasizes social equity, trust, and communal sustainability, challenging formal 

accounting paradigms by integrating cultural values into transactional practices. 

Keywords: Social Debt; Local Wisdom; Informal Accounting; Reciprocity; Besiru Tradition. 

 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji tradisi Besiru pada masyarakat Sumbawa di Dusun Sejari melalui perspektif akuntansi 

sebagai bentuk utang-piutang sosial. Dengan pendekatan kualitatif studi kasus, penelitian menggali bagaimana 

praktik tolong-menolong dalam rangkaian perkawinan (Tokal Adat dan Tokal Buntar) berfungsi sebagai sistem 

akuntansi informal. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi 

buku catatan masyarakat (buku induk). Hasil penelitian menunjukkan bahwa Besiru berperan sebagai mekanisme 

sosial-budaya di mana bantuan dicatat dan dipahami sebagai kewajiban moral dan ekonomi yang harus dibalas di 

masa depan. Tradisi ini membedakan antara bantuan timbal balik (yang menimbulkan utang sosial) dan pemberian 

sukarela (Jemma), dengan yang pertama ditegakkan melalui norma sosial dan sanksi adat. Studi ini menyimpulkan 

bahwa Besiru merupakan bentuk akuntansi berbasis kearifan lokal yang menekankan keadilan sosial, kepercayaan, 

dan keberlanjutan hubungan komunitas, serta memperluas pemahaman akuntansi di luar konteks formal. 

Katakunci: Utang Sosial; Kearifan Lokal; Akuntansi Informal; Resiprositas; Tradisi Besiru. 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 
Zarfani, M. A., & Zulfikar Akbar, A. (2026). Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang 
Piutang (Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa). 
Ekopedia: Jurnal Ilmiah Ekonomi, 2(1), 2464-2475. https://doi org/10.63822/rcgxj769. 

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
doi org/10.63822/rcgxj769 
Hal. 2464-2475 

  

mailto:arya.zulfikar.akbar@uts.ac.id


 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2465 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

PENDAHULUAN 

Dusun Sejari merupakan salah satu wilayah di Kecamatan Plampang, Kabupaten Sumbawa, yang 

hingga kini masih memegang teguh nilai-nilai adat dan tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. 

Masyarakatnya dikenal memiliki hubungan sosial yang kuat, solidaritas tinggi, serta keterikatan pada 

praktik budaya yang mengatur pola hidup sehari-hari. Seperti dikemukakan oleh Maryani (2013), 

masyarakat tradisional memiliki ikatan sosial yang kuat dan pola hidup yang tercermin dalam berbagai 

aktivitas kolektif. Pola tersebut terlihat jelas dalam berbagai kegiatan sosial di Dusun Sejari, termasuk 

dalam penyelenggaraan hajatan pernikahan yang selalu melibatkan partisipasi luas dari masyarakat sekitar. 

Salah satu tradisi penting yang masih dipertahankan hingga kini adalah Besiru. Di tengah 

masyarakat Sumbawa, tumbuh tradisi gotong royong yang dikenal sebagai Basiru—sebuah praktik tolong-

menolong yang sarat makna sosial budaya (Muaddin, 2022). Tradisi Besiru merupakan bentuk bantuan 

timbal balik ketika salah satu keluarga melaksanakan hajatan. Bantuan tersebut tidak dipandang sebagai 

pemberian spontan, melainkan sebagai kewajiban sosial yang harus dikembalikan di kemudian hari. Hal ini 

sejalan dengan temuan Sumarlin (2022) yang menyatakan bahwa masyarakat Sumbawa memiliki budaya 

gotong royong yang menekankan keseimbangan hubungan antarindividu. 

Tradisi Besiru bukan hanya hadir dalam konteks pernikahan, tetapi juga menjadi bagian dari 

aktivitas sosial masyarakat Sumbawa secara luas. Menurut  Iwe (2020), praktik gotong royong serupa juga 

ditemukan dalam berbagai aspek sosial budaya di banyak daerah. Hal tersebut diperkuat oleh Maryani 

(2013) yang menemukan bahwa semangat tolong-menolong tidak hanya muncul dalam kegiatan pertanian, 

tetapi juga dalam momen penting kehidupan seperti pernikahan dan peristiwa duka. Senada dengan itu, 

Hannah (2021) mengamati praktik serupa pada masyarakat Mandailing yang dikenal dengan magido bantu, 

yaitu ritual tolong-menolong guna meringankan beban finansial keluarga pengantin. Dalam konteks 

masyarakat Sumbawa sendiri, rangkaian prosesi pernikahan sangat panjang dan membutuhkan banyak 

persiapan (Hannah et al., 2021). Berani (2019) menjelaskan bahwa prosesi adat pernikahan Sumbawa 

tersusun berlapis mulai dari Bejajak, Bakatoan, Basaputis, Tokal Keluarga, Tokal Adat, Sorong Serah, 

Bakekam, Barodak, Nikah, hingga Pangantan/Basai. 

Dalam praktiknya di Dusun Sejari, tradisi Besiru memiliki keunikan karena berlangsung dalam dua 

tahapan adat, yaitu Tokal Adat dan Tokal Buntar. Pada Tokal Adat, bantuan yang diberikan berupa uang, 

sedangkan pada Tokal Buntar bantuan berupa barang-barang kebutuhan hajatan seperti beras, telur, minyak 

goreng, atau gula ucap bapak Rusdan, S.Pd.. Keberadaan dua tahapan ini tidak ditemukan di semua wilayah; 

misalnya daerah Moyo hanya mengenal Tokal Adat. Hal tersebut menjadikan praktik Besiru di Sejari lebih 

kompleks dan memiliki nilai sosial yang lebih beragam. Menurut Hannah (2021), ragam praktik adat di 

masyarakat Samawa mencerminkan nilai dan simbol budaya yang memperkuat identitas kultural 

komunitas. 

Untuk menjaga keadilan dalam hubungan timbal balik tersebut, masyarakat melakukan pencatatan 

sederhana terhadap pemberian bantuan. Catatan ini menjadi pedoman saat pengembalian bantuan dilakukan 

oleh pihak yang pernah menerima. Meskipun tidak menggunakan sistem formal seperti akuntansi modern, 

praktik pencatatan ini menunjukkan bahwa masyarakat memiliki sistem administrasi sosial yang terstruktur. 

Thalib (2023) menegaskan bahwa praktik akuntansi dapat muncul secara alami dalam masyarakat melalui 

tradisi dan budaya tanpa harus mengikuti sistem akuntansi formal. 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2466 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

Lebih jauh, tradisi Besiru dapat dipahami sebagai bentuk utang sosial, yaitu utang yang memiliki 

nilai ekonomi dan moral. Setiap bantuan dianggap sebagai aset sosial yang akan dibalas pada waktu tertentu 

meskipun tidak ditentukan secara tegas. Konsep ini selaras dengan teori reciprocity yang dikemukakan 

Mauss (1925), bahwa setiap pemberian menciptakan kewajiban sosial untuk membalas. Graeber (2011) 

juga menyatakan bahwa hubungan sosial sering membentuk sistem “utang” yang tidak dinyatakan secara 

eksplisit, namun sangat kuat dalam budaya. Hal ini diperkuat oleh gagasan social accounting dari Owen 

(2008), bahwa kewajiban sosial dapat dikelola melalui mekanisme nonformal yang lahir dari nilai dan 

praktik budaya masyarakat. Dengan demikian, Besiru membuka ruang untuk memahami akuntansi secara 

lebih kontekstual—yaitu akuntansi yang tidak hanya bertumpu pada transaksi moneter dan bukti formal, 

tetapi juga pada nilai sosial dan budaya yang hidup dalam masyarakat. 

Dilihat dari perspektif akuntansi, tradisi Besiru memiliki kesesuaian kuat dengan konsep utang-

piutang. Utang adalah kewajiban yang harus dibayar di masa mendatang, sedangkan piutang adalah hak 

untuk menerima pembayaran. Besiru menerapkan prinsip tersebut melalui kewajiban membalas bantuan 

(utang) dan hak pemberi bantuan untuk menerima balasan di masa depan (piutang). Hal ini menunjukkan 

bahwa praktik akuntansi dapat hidup dalam tradisi masyarakat, tidak hanya dalam organisasi formal, 

sebagaimana dijelaskan Thalib (2023) bahwa nilai budaya dapat melahirkan praktik pencatatan dan 

pengelolaan kewajiban. 

Menurut Zulkarnain (2011), inti dari tradisi masyarakat Samawa tercermin dalam petuah “Adat 

Berenti Ko Syara, Syara Berenti Ko Kitabullah”, yang menegaskan bahwa adat istiadat harus sejalan 

dengan syariat, dan syariat harus berpedoman kepada kitab suci. Senada dengan itu, Hannah (2021) 

menyatakan bahwa adat masyarakat Samawa berfungsi sebagai penopang identitas sekaligus pedoman 

harmoni sosial. Tradisi Besiru merupakan wujud nyata dari nilai tersebut, terutama melalui prinsip tolong-

menolong, keseimbangan hubungan, dan kewajiban moral antarwarga. Nilai ini selaras dengan ajaran Islam 

dalam QS. Al-Mā’idah (5:2) yang menegaskan: “…dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa…”. Ayat tersebut menegaskan kewajiban moral untuk saling membantu, sebagaimana 

tercermin dalam praktik Besiru. 

Namun demikian, meskipun tradisi Besiru memiliki kedekatan konsep dengan akuntansi, penelitian 

yang mengkaji Besiru dalam perspektif akuntansi sebagai utang-piutang masih sangat terbatas. Penelitian 

terdahulu lebih banyak menyoroti aspek budaya dan sosial, sehingga masih terdapat kesenjangan penelitian 

dalam memahami Besiru sebagai praktik akuntansi berbasis kearifan lokal. Oleh karena itu, penelitian ini 

penting dilakukan untuk memperluas pemahaman mengenai akuntansi yang tumbuh dari praktik sosial 

masyarakat, serta menunjukkan bahwa akuntansi tidak selalu hadir dalam bentuk formal, tetapi juga dapat 

hidup melalui tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus yang bersifat deskriptif 

untuk menggali makna mendalam dari tradisi Besiru dalam perspektif akuntansi. Pemilihan metode 

kualitatif didasarkan pada tujuan untuk memahami fenomena sosial secara holistik melalui deskripsi dalam 

bentuk kata-kata dan bahasa pada suatu konteks khusus yang alamiah. Menurut Moleong (2017), penelitian 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2467 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

kualitatif bertujuan untuk memahami apa yang dialami oleh subjek penelitian, seperti perilaku, persepsi, 

motivasi, dan tindakan, dengan memanfaatkan berbagai metode ilmiah. Dalam studi ini, peneliti bertindak 

sebagai instrumen kunci untuk menginterpretasikan bagaimana praktik tolong-menolong dalam adat 

perkawinan di Dusun Sejari dapat dipandang sebagai sebuah entitas utang piutang sosial. 

Lokasi penelitian ditetapkan secara sengaja (purposive) di Dusun Sejari, Desa Plampang, 

Kecamatan Plampang, Kabupaten Sumbawa. Penentuan lokasi ini didasarkan pada keunikan masyarakat 

setempat yang masih menjalankan tradisi Besiru secara turun-temurun dengan sistem pencatatan yang 

sangat rapi di dalam buku induk. Peneliti melakukan observasi langsung di lapangan untuk menangkap 

dinamika interaksi sosial dan proses pertukaran nilai yang terjadi selama hajatan perkawinan berlangsung. 

Dengan berfokus pada wilayah spesifik ini, peneliti dapat melakukan pendalaman materi yang lebih fokus 

dan terperinci guna mengungkap nilai-nilai akuntansi yang terkandung dalam budaya lokal tersebut. 

Penentuan subjek atau informan dalam penelitian ini dilakukan dengan teknik purposive sampling, 

di mana informan dipilih berdasarkan kriteria tertentu yang dianggap paling mengetahui permasalahan yang 

diteliti. Menurut Sugiyono (2017), teknik ini digunakan untuk mengambil sumber data dengan 

pertimbangan tertentu, misalnya orang tersebut dianggap paling tahu tentang apa yang kita harapkan. 

Informan dalam penelitian ini meliputi tokoh adat, pengurus lingkungan, serta anggota masyarakat Dusun 

Sejari yang terlibat aktif dalam tradisi Besiru. Keterlibatan berbagai pihak ini bertujuan untuk mendapatkan 

data yang kredibel dan komprehensif dari sudut pandang pelaku adat maupun penerima manfaat. 

Teknik pengumpulan data primer dilakukan melalui wawancara mendalam (in-depth interview) 

dan observasi partisipatif. Wawancara dilakukan kepada para informan kunci untuk mengeksplorasi 

kesadaran mereka mengenai kewajiban moral dalam membalas bantuan yang diterima, yang diidentikkan 

dengan konsep utang. Selain itu, peneliti melakukan studi dokumentasi dengan memeriksa catatan bantuan 

atau "buku induk" milik warga sebagai bukti fisik adanya praktik akuntansi tradisional. Menurut Creswell 

(2014), penggunaan berbagai sumber data seperti wawancara, observasi, dan dokumen sangat penting 

dalam penelitian kualitatif untuk membangun deskripsi yang rinci dan meyakinkan mengenai kasus yang 

sedang dipelajari. 

Untuk menjamin keabsahan data, peneliti menggunakan teknik triangulasi sumber dan triangulasi 

teknik. Triangulasi sumber dilakukan dengan cara mengecek data yang telah diperoleh melalui beberapa 

sumber yang berbeda, sedangkan triangulasi teknik dilakukan dengan mengecek data kepada sumber yang 

sama namun dengan teknik yang berbeda, misalnya memverifikasi hasil wawancara dengan hasil observasi 

lapangan. Hal ini sejalan dengan pandangan Sugiyono (2018) yang menyatakan bahwa tujuan triangulasi 

bukan untuk mencari kebenaran tunggal, tetapi untuk meningkatkan pemahaman peneliti terhadap apa yang 

telah ditemukan. Melalui proses ini, objektivitas dan validitas temuan penelitian mengenai makna utang 

piutang dalam Besiru dapat dipertanggungjawabkan. 

Tahap akhir dalam penelitian ini adalah teknik analisis data kualitatif yang dilakukan secara 

interaktif dan berlangsung secara terus-menerus hingga tuntas. Proses analisis ini meliputi tiga alur kegiatan 

utama, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan atau verifikasi. Menurut Miles dan 

Huberman (1994) dalam Sugiyono (2017), reduksi data melibatkan proses pemilihan, pemusatan perhatian 

pada penyederhanaan, dan transformasi data kasar yang muncul dari catatan lapangan. Peneliti memilah 

informasi yang relevan dengan perspektif akuntansi, menyajikannya secara naratif, dan akhirnya menarik 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2468 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

kesimpulan mengenai bagaimana masyarakat memaknai tradisi Besiru sebagai instrumen utang piutang 

sosial yang wajib dibayar di masa depan. 

 

 

HASIL DAN PEMBAsHASAN 

Penyajian Data Hasil Penelitian 

1. Tradisi Sebagai Pewarisan Nilai Sosial 

Praktik tradisi Besiru di Dusun Sejari dipahami dan dijalankan oleh masyarakat sebagai bentuk 

silaturahmi dan tolong menolong serta didalam tradisi Besiru juga terdapat kewajiban moral. Hal ini 

didukung oleh pernyataan bapak Rusdan,bapak Abdul Latief dan ibu Emi Wasiati.  

“Besiru ini sebenarnya makna lain yang bisa diambil silaturahmi kemudian kebersamaan dalam 

saling tolong menolong, jika ada satu hajatan antar sesama warga”. (IK) 

“bantuan yang kita berikan itu wajib untuk membalas dan wajib mengganti”. (IP.1) 

“teman saya sudah datang sudah membantu saya dan saya memiliki kewajiban untuk 

membalas”.(IU.2) 

Tradisi Besiru ini diperkirakan telah dimulai dari puluhan tahun yang lalu yang dilatarbelakangi 

oleh pekerjaan masyarakat Dusun Sejari, karena masyarakat Dusun Sejari bekerja sebagai petani dan 

pegawai. Faktor tersebut menimbulkan kesenjangan Sosial. Hal ini didukung oleh pernyataan Bapak 

Rusdan. 

“Tradisi ini diperkirakan telah dimulai sejak puluhan tahun yang lalu” (IK) 

“dilatarbelakangi oleh berbagai kalangan mulai dari pegawai, petani dan lain-lain, sehingga 

yang merasa kurang mampu akan merasa terbantu dengan adanya Besiru ini”. (IK) 

Berdasarkan pernyataan para informan tersebut, dapat disimpulkan bahwa tradisi Besiru 

merupakan praktik sosial yang dijalankan secara turun-temurun, mengandung nilai kebersamaan dan 

kewajiban moral. 

2. Besiru Sebagai Kearifan Lokal Sumbawa 

Praktik pelaksanaan tradisi Besiru di Dusun Sejari dijalankan oleh masyarakat melalui tahapan 

Tokal Adat dan Tokal Buntar sebagai bagian dari prosesi pernikahan adat. Tradisi Tokal Adat dan 

Tokal Buntar adalah tradisi yang memiliki alur yang sama dalam pelaksanaannya, yang membedakan 

adalah Tokal Adat memberikan bantuan berupa uang sedangkan Tokal Buntar memberikan bantuan 

berupa barang seperti gula,beras,minyak dan lain-lain. Hal ini didukung oleh pernyataan bapak Rusdan 

selaku Ketua Adat Dusun Sejari yang menyampaikan bahwa. 

“dalam langkahnya ada proses tokal keluarga kemudian tokal adat dan tokal buntar dalam 

menunjang apa yang menjadi hajat”.(IK) 

 “tokal adat itu bantuannya berupa uang, sedangkan tokal buntar berupa barang seperti gula, 

beras, dan minyak”. (IK) 

 Menurut beberapa informan pelaksanaan Tokal Adat dan Tokal Buntar dimulai dari 

masyarakat yang datang ke kediaman pemilik hajatan untuk mengantarkan bantuan yang kemudian 

bantuan itu akan dicatat oleh petugas adat atau pemilik hajatan dan setelah itu masyarakat bisa memilih 

untuk langsung pulang atau berbaur dengan masyarakat lainnya.  



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2469 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

“Proses Besiru diDusun Sejari biasanya masyarakat datang kerumah yang punya hajat untuk 

mengantarkan sesuatu seperti uang atau barang yang akan dicatat oleh pengurus adat.”(IP.3) 

“Masyarakat datang ke rumah yang punya hajat untuk mengantarkan bantuan, lalu dicatat oleh 

pemilik hajatan atau petugas adat”.(IP.1) 

Berdasarkan pernyataan para informan tersebut, dapat disimpulkan bahwa praktik Besiru di 

Dusun Sejari dilaksanakan melalui mekanisme adat yang sederhana serta pencatatan bantuan yang. 

3. Akuntansi: Bahasa Universal Bisnis dan Budaya 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat Dusun Sejari terhadap 

pentingnya pencatatan dalam tradisi Besiru sudah cukup baik. Beberapa informan sepakat bahwa 

pencatatan diperlukan agar masyarakat dapat mengetahui secara jelas bentuk bantuan yang diberikan 

maupun diterima dalam pelaksanaan Tokal Adat dan Tokal Buntar.  

“pengurus akan mencatat dan dimasukkan ke buku induk dan kemudian disalin lalu diberikan ke 

warga pemilik hajatan”,(IK) 

“Dicatat Namanya buku induk baik itu tokal adat atau buntar.”(IU.1) 

“Biasanyaa saya catat atau petugas adat yang catat lalu catatan tersebut akan pinjam oleh 

petugas adat untuk disalin dibuku induk baru setelah itu dikembalikan kepada saya.”(IU.2) 

Hal ini menunjukan bahwa pencatatan menjadi acuan dalam proses pengembalian bantuan 

sehingga bantuan yang diberikan tidak hilang dan dapat diketahui kembali serta menunjukkan bahwa 

pencatatan digunakan sebagai dasar pengambilan keputusan adat. 

“berdasarkan ketentuan dibuku induk bahwa si A pernah memberikan bantuan bahwa si A pernah 

memberikan bantuan kepada si B 100rb maka si B itu harus membayar pada si A itu 100k 

juga.”(IU.1) 

 “kita cek dulu namanya di buku induk apakah dia pernah melakukan tokal adat, apabila tidak 

ada maka tidak bisa diproses.”(IU.1) 

4. Utang Piutang: Ikatan Kepercayaan dalam Transaksi 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat Dusun Sejari terhadap praktik 

utang piutang dalam tradisi Basiru sudah cukup baik. Seluruh informan utama sepakat bahwa bantuan 

yang diberikan, baik dalam bentuk uang maupun barang, tidak hanya dimaknai sebagai bentuk tolong-

menolong, tetapi juga sebagai kewajiban yang harus dibalas di kemudian hari. Beberapa informan 

menyatakan bahwa. 

 “jelas akan disebut utang piutang karena semua bantuan itu tercatat dalam buku induk dan buku 

salinan yang dipegang oleh pemilik hajatan, sehingga harus dibayar kembali”.(IK) 

“ketika kita menyumbang misalnya 100 ribu, maka harus diganti juga 100 ribu karena itu sudah 

menjadi beban utang piutang”. (IP.1) 

“kalau kita memberikan uang atau barang kepada orang lain, maka saat kita berhajat, itu harus 

dikembalikan sesuai yang tercatat di buku induk”.(IU.1) 

Namun, dari sudut pandang beberapa informan, pemahaman dan kemampuan masyarakat dalam 

memenuhi kewajiban utang piutang tersebut belum sepenuhnya merata. Pak Rusdan menjelaskan 

bahwa kendala sering muncul pada masyarakat yang mayoritas berprofesi sebagai petani, terutama saat 

musim tanam ketika belum panen, sehingga mengalami kesulitan dalam membayar kewajiban. Hal ini 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2470 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

juga diperkuat oleh Pak Yadi Subiar yang menyampaikan bahwa. 

“Tantangan yang biasa terjadi karena musim,terjadinya acara pada saat musim petani belum 

panen,karena mayoritas warga disini petani,sehingga yang kurang mampu akan kesulitan saat 

membayar.”(IK) 

“kadang ada warga yang membayar kurang dari yang tercatat, sehingga pengurus adat harus 

turun langsung untuk menagih berdasarkan catatan buku induk”.(IU.1) 

 Meskipun demikian, para informan sepakat bahwa sistem pencatatan dan penagihan dalam 

tradisi Basiru tetap dijalankan sebagai bentuk tanggung jawab dan untuk menjaga keadilan antarwarga. 

5. Utang Piutang Sosial (Social Debt) 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa praktik utang piutang dalam tradisi Basiru di Dusun Sejari 

sejalan dengan konsep utang piutang sosial (social debt), di mana setiap bantuan yang diterima 

menimbulkan kewajiban moral untuk membalas di kemudian hari. Sebagaimana dalam pernyataan ibu 

Emi Wasiati. 

“Yaa saya merasa berkewajiban karena teman saya sudah datang sudah membantu saya dan 

saya memiliki kewajiban untuk membalas.”(IP.2) 

Seluruh informan utama sepakat bahwa bantuan berupa uang maupun barang tidak hanya 

dimaknai sebagai bentuk tolong-menolong, tetapi juga sebagai tanggung jawab yang harus dipenuhi, 

sebagaimana disampaikan oleh Pak Rusdan dan Pak Abdul Latief yang menegaskan bahwa bantuan 

tersebut wajib dikembalikan sesuai nilai yang diterima. 

“Nah kalau dibilang wajib yaa wajib,nah misalnya tadi berupa barang dalam bentuk gula 

1kg,artinya masuk dalam buku buntar,nah sehingga harus diganti juga dalam bentuk gula 1kg 

atau digantikan dengan uang senilai gula 1kg”(IK) 

“jadi kewajiban moral itu tatkal akita menyumbang misalnya 100rb maka harus diganti juga 

100rb.”(IP.1) 

 Temuan ini sejalan dengan pemikiran Mauss (1925) yang menyatakan bahwa setiap pemberian 

mengandung kewajiban memberi, menerima, dan membalas, serta diperkuat oleh norm of reciprocity 

dari Gouldner (1960) yang mendorong individu untuk menjaga keseimbangan hubungan sosial melalui 

timbal balik. Dalam konteks Basiru, kewajiban membalas bantuan tidak diatur melalui perjanjian 

formal, melainkan dikendalikan oleh norma adat, kehormatan, dan sanksi sosial, sebagaimana juga 

dijelaskan oleh Blau (1964) dan Graeber (2011) mengenai kuatnya utang sosial dalam masyarakat 

tradisional. Dengan demikian, utang piutang dalam tradisi Basiru dapat dipahami sebagai bentuk 

hubungan sosial-ekonomi yang berbasis pada kepercayaan, tanggung jawab, dan komitmen kolektif 

yang berfungsi menjaga solidaritas serta keberlanjutan hubungan antarwarga. 

Hasil Analisis Data 

1. Analisis Domain 

Hasil analisis domain menunjukkan bahwa tradisi Besiru di Dusun Sejari merupakan sistem 

sosial yang mencakup beberapa ranah utama, yaitu bentuk bantuan, pelaku yang terlibat, mekanisme 

pencatatan serta kewajiban membalas. Tradisi ini dilaksanakan melalui beberapa tahapan, yaitu Tokal 

Adat, Tokal Buntar, dan Jemma. Tokal Adat merupakan bantuan berupa uang, Tokal Buntar berupa 

bantuan barang kebutuhan pokok, sedangkan Jemma merupakan bantuan berupa uang dan barang 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2471 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

kebutuhan pokok dan pemberian ini bersifat sukarela yang juga dicatat tetapi tidak menimbulkan 

kewajiban untuk dibalas. Seluruh bentuk bantuan tersebut melibatkan pemilik hajatan, masyarakat 

pemberi bantuan, serta pengurus adat yang berperan dalam pencatatan dan pengawasan pelaksanaan 

tradisi.  

Pencatatan dalam tradisi Besiru dilakukan terhadap seluruh bentuk bantuan yang diberikan 

oleh masyarakat. Namun demikian, tidak semua bantuan tersebut mengandung kewajiban untuk 

dibalas. Bantuan dalam bentuk Tokal Adat dan Tokal Buntar dipahami sebagai bentuk partisipasi yang 

menimbulkan kewajiban moral untuk membalas di kemudian hari, sedangkan Jemma lebih bersifat 

sukarela. Hal ini menunjukkan bahwa pencatatan dalam tradisi Besiru tidak semata-mata dimaknai 

sebagai hubungan utang-piutang, tetapi juga berfungsi sebagai dokumentasi partisipasi dan 

keterlibatan sosial masyarakat. 

2. Analisis Taksonomi 

Berdasarkan analisis taksonomi, tradisi Besiru tersusun secara bertahap dan memiliki fungsi 

yang berbeda pada setiap jenis bantuan. Tokal Adat dan Tokal Buntar merupakan bentuk bantuan yang 

dicatat dan mengandung kewajiban membalas sesuai dengan nilai bantuan yang diterima. Sebaliknya, 

Jemma juga dicatat oleh pengurus adat, namun pencatatan tersebut tidak dimaksudkan sebagai dasar 

kewajiban balas jasa, melainkan sebagai catatan kehadiran dan partisipasi sukarela masyarakat. Dalam 

struktur ini, pengurus adat berperan sebagai pencatat dan pengawas, sementara masyarakat berperan 

sebagai pemberi dan penerima bantuan. 

Struktur pelaksanaan dalam tradisi Besiru menunjukkan bahwa pencatatan Tokal Adat dan 

Tokal Buntar menjadi dasar adanya kewajiban moral untuk membalas bantuan yang diterima. 

Sebaliknya, pencatatan Jemma hanya bersifat administratif dan tidak menimbulkan kewajiban untuk 

dibalas. Perbedaan fungsi pencatatan ini mencerminkan adanya klasifikasi yang jelas antara bentuk 

bantuan yang bersifat wajib dibalas dan bantuan yang bersifat sukarela dalam praktik Besiru. 

3. Analisis Komponensial 

Analisis komponensial menunjukkan bahwa perbedaan utama antara bantuan yang 

membentuk utang-piutang sosial dan pemberian sukarela dalam tradisi Besiru terletak pada kewajiban 

membalas, bukan semata-mata pada pencatatan. Tokal Adat dan Tokal Buntar dicatat dan 

menimbulkan kewajiban untuk dibalas dengan nilai yang sama atau lebih, serta dapat dikenai sanksi 

adat apabila kewajiban tersebut tidak dipenuhi. Bantuan yang telah dicatat dipahami sebagai bantuan 

yang wajib diganti sesuai dengan nilai yang tercantum dalam buku induk. Sebaliknya, Jemma 

meskipun dicatat, tidak menimbulkan kewajiban balas jasa dan tidak dikenai sanksi apabila tidak 

dibalas. Dengan demikian, pencatatan dalam tradisi Besiru memiliki makna ganda, yaitu sebagai dasar 

utang-piutang sosial pada Tokal Adat dan Tokal Buntar, serta sebagai bentuk dokumentasi partisipasi 

sukarela pada Jemma. 

4. Analisis Tema Kultural 

Hasil analisis tema kultural menunjukkan bahwa tradisi Besiru mencerminkan nilai gotong 

royong, tanggung jawab, dan keadilan sosial yang hidup dalam masyarakat Dusun Sejari. Tokal Adat 

dan Tokal Buntar dipahami sebagai bentuk kewajiban moral dan ekonomi yang menjaga 

keseimbangan hubungan sosial melalui mekanisme utang-piutang, Bantuan dalam tradisi Besiru 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2472 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

dipahami memiliki perbedaan makna sesuai dengan jenisnya. Sementara itu, Jemma dipandang 

sebagai ekspresi kepedulian dan solidaritas yang bersifat sukarela tanpa adanya tuntutan balas jasa. 

Keberadaan pencatatan pada seluruh bentuk bantuan menunjukkan kuatnya budaya keteraturan dalam 

masyarakat, namun pada saat yang sama masyarakat tetap mampu membedakan antara bantuan yang 

mengandung kewajiban untuk dibalas dan bantuan yang diberikan secara ikhlas sebagai sedekah. 

 

Pembahasan Penelitian 

1. Utang Piutang dalam Tradisi Besiru sebagai Wujud Kewajiban Moral dan Ekonomi 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai utang piutang dalam tradisi Besiru tidak muncul 

sebagai transaksi ekonomi formal, melainkan sebagai bagian dari sistem sosial yang telah mengakar 

dalam kehidupan masyarakat Dusun Sejari. Praktik bantuan melalui Tokal Adat dan Tokal Buntar 

dipahami sebagai bentuk tolong-menolong. Namun demikian, bantuan yang diberikan tetap dicatat 

dan diingat sebagai bagian dari tanggung jawab sosial. Hal ini menegaskan bahwa nilai utang piutang 

dalam praktik Besiru telah menjadi bagian dari kesepakatan sosial masyarakat, meskipun tidak 

dinyatakan secara tertulis sebagai perjanjian ekonomi formal. 

Selain itu, kewajiban membalas bantuan dalam tradisi Besiru tidak hanya bersifat ekonomi, 

tetapi juga mengandung dimensi sanksi sosial dan kewajiban moral. Warga yang tidak membalas 

bantuan cenderung memperoleh penilaian negatif dari lingkungan sosial dan dipandang kurang peduli 

terhadap nilai-nilai kebersamaan yang berlaku. Setiap pemberian bantuan dipahami sebagai tindakan 

yang menciptakan kewajiban untuk membalas di kemudian hari, meskipun kewajiban tersebut tidak 

diikat melalui perjanjian tertulis secara formal. Meskipun terdapat sistem pencatatan dalam praktik 

Besiru, bantuan tetap diberikan sebagai bentuk tolong-menolong antarwarga dan dijalankan 

berdasarkan kebiasaan serta kesepakatan sosial yang hidup dalam masyarakat Dusun Sejari. 

2. Pembedaan Bantuan Sukarela dan Utang Piutang Sosial dalam Tradisi Besiru 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa masyarakat Dusun Sejari memiliki batasan yang jelas 

dalam membedakan antara pemberian sukarela dan bantuan yang membentuk utang piutang sosial. 

Bantuan yang telah dicatat dalam Tokal Adat dan Tokal Buntar dipahami sebagai bantuan yang wajib 

diganti, baik dalam bentuk uang maupun barang dengan nilai yang setara. Apabila penggantian tidak 

sesuai dengan nilai yang telah dicatat, mekanisme adat akan dijalankan melalui keterlibatan petugas 

adat untuk menyelesaikan permasalahan tersebut. Kondisi ini menegaskan bahwa kewajiban 

membalas merupakan indikator utama terbentuknya utang piutang sosial dalam tradisi Besiru. 

Di sisi lain, Jemma dipahami sebagai bentuk pemberian sukarela meskipun tetap dicatat oleh 

pengurus adat. Pencatatan Jemma dalam tradisi Besiru dipahami semata-mata sebagai dokumentasi 

partisipasi sosial dan tidak menimbulkan kewajiban untuk dibalas. Warga yang tidak membalas 

Jemma tidak dikenai sanksi adat maupun sanksi sosial. Kondisi ini menunjukkan bahwa pencatatan 

dalam praktik Besiru tidak selalu bermakna utang piutang, melainkan dapat memiliki fungsi sosial 

yang berbeda. Dengan demikian, batasan antara bantuan sukarela dan utang piutang sosial dalam 

Besiru ditentukan oleh adanya kewajiban membalas serta konsekuensi sosial yang menyertainya. 

3. Tahapan Pelunasan Utang Piutang sebagai Mekanisme Keadilan Sosial 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa pelunasan utang piutang dalam tradisi Besiru 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2473 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

berlangsung melalui tahapan yang jelas dan teratur. Pelunasan tidak dilakukan secara langsung, 

melainkan terjadi ketika pihak yang sebelumnya memberikan bantuan menyelenggarakan hajatan. 

Proses ini diawali dengan pengecekan catatan dalam buku induk adat untuk memastikan jumlah dan 

jenis bantuan yang pernah diberikan. Buku induk berfungsi sebagai acuan utama dalam menentukan 

kewajiban balasan setiap warga, sehingga proses pelunasan bantuan dilakukan berdasarkan data yang 

telah disepakati bersama dalam komunitas 

Kesetaraan balas jasa dalam tradisi Besiru didasarkan pada kesepakatan bersama di antara 

warga, di mana pada Tokal Adat kesetaraan dilihat dari nominal uang yang diterima, sedangkan pada 

Tokal Buntar kesetaraan dilihat dari harga barang yang diterima. Bantuan dalam Tokal Adat tidak 

diperbolehkan dibalas dengan nilai yang lebih rendah dari yang diterima, namun diperkenankan 

apabila nilainya sama atau lebih. Untuk bantuan berupa barang, penggantian dapat dilakukan dengan 

barang sejenis atau dengan uang yang nilainya disesuaikan dengan harga barang pada saat pelunasan. 

Apabila terjadi ketidaksesuaian atau keterlambatan dalam pelunasan, mekanisme adat akan dijalankan 

melalui keterlibatan pengurus adat untuk menegur atau menagih pihak yang bersangkutan. petugas 

adat yang bertugas mencatat bantuan dan turun ke lapangan juga menerima imbalan dari pemilik 

hajatan. Pemberian imbalan ini tidak dimaknai sebagai upah formal, melainkan sebagai bentuk 

penghargaan atas jasa petugas adat dalam menjaga ketertiban, keakuratan pencatatan, dan keadilan 

dalam pelaksanaan Tokal Adat dan Tokal Buntar. Dengan demikian, pelunasan utang piutang dalam 

tradisi Besiru berfungsi sebagai mekanisme adat yang menjaga keadilan, keteraturan, dan 

keharmonisan hubungan sosial antarwarga. 

 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil analisis yang dilakukan, peneliti menemukan bahwa tradisi Besiru di Dusun 

Sejari merupakan sistem sosial yang mengatur praktik tolong-menolong sekaligus membentuk hubungan 

utang piutang sosial antarwarga. Nilai utang piutang dalam tradisi Besiru tersirat dalam tahapan Tokal Adat 

dan Tokal Buntar, di mana bantuan yang diberikan dicatat dan dipahami sebagai kewajiban yang harus 

dibalas di kemudian hari. Masyarakat memaknai kewajiban tersebut tidak hanya sebagai kewajiban 

ekonomi, tetapi juga sebagai kewajiban moral yang berkaitan dengan menjaga keharmonisan dan 

kepedulian sosial. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa tidak semua bentuk bantuan dalam tradisi Besiru membentuk 

utang piutang sosial. Bantuan melalui Tokal Adat dan Tokal Buntar merupakan bantuan yang mengandung 

kewajiban balas jasa, sedangkan Jemma merupakan pemberian sukarela yang juga dicatat namun tidak 

menimbulkan kewajiban untuk dibalas. Batasan ini dipahami secara jelas oleh masyarakat dan menjadi 

dasar dalam membedakan antara bantuan sukarela dan bantuan yang mengikat secara sosial. 

Selain itu, pelunasan utang piutang dalam tradisi Besiru dilakukan secara berkelanjutan dengan 

mengacu pada catatan dalam buku induk adat. Prinsip kesetaraan balas jasa didasarkan pada nilai keadilan 

dan keseimbangan sosial, di mana bantuan harus dibalas dengan nilai yang sama atau lebih, namun tidak 

boleh lebih rendah. Dengan demikian, tradisi Besiru berfungsi sebagai mekanisme adat yang menjaga 

keteraturan, keadilan, dan keberlanjutan hubungan sosial dalam masyarakat Dusun Sejari. 

 

 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2474 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

DAFTAR PUSTAKA 

AICPA. (2025, Oktober). Diambil kembali dari https://www.aicpa.org/ 

Amboro, M. (2022, Desember). VIRTUAL EVENT SEBAGAI MEDIA KOMUNIKASI PARIWISATA. 

Jurnal Ilmiah Indonesia, 7. 

Asih, L. A., Wardana, I. M., Gunadi, B. H., Ayu, I., Sari, P. S., Cahyani, R., & Ningsih, K. T. (2018). 

Pengaruh Budaya Lokal Dalam Praktek Akuntansi. Jurnal Ilmiah Akuntansi dan Humanika, VIII. 

doi:https://doi.org/10.23887/jinah.v8i1.19857 

Berani, & Agus. (2019). Upacara pangantan (perkawinan adat sumbawa) di desa tepas sepakat (studi 

analisis akulturasi budaya dengan agama). 

Graeber. (2011). Debt: The First 5,000 Years. Diambil kembali dari 

http://journals.openedition.org/rccs/5409 

Hannah, Siregar, Y. D., & Susanti, N. (2021). . "Tradisi Magido Bantu: Budaya Tolong-Menolong 

Masyarakat Mandailing di Jorong Tamiang Ampalu, Kabupaten Pasaman Barat.". Warisan Journal 

of History and Cultural Heritage, 1-7. doi:https://doi.org/10.34007/warisan.v2i1.680 

heru, a. (2020). Nilai-nilai Pendidikan Islam Bagi Anak dalam Tradisi Basiru pada Kegiatan Khitanan. 

JURNAL PENELITIAN KEISLAMAN, 143-154. doi:https://doi.org/10.20414/jpk.v16i2.2694 

KBBI. (2025, Oktober ). Diambil kembali dari https://kbbi.web.id/tradisi 

Kieso, & E., D. (2018). Intermediate accounting : IFRS edition. Wiley. 

Lattu, I. Y. (2019, Agustus). Orality and Ritual in Collective Memory: A Theoretical Discussion. Jurnal 

Pemikiran Sosiologi, 94-111. doi:https://doi.org/10.22146/jps.v6i2.51580 

Lenaini, I. (2021, Juni). Teknik Pengambilan Sampelpurposive Dan Snowball Sampling. Jurnal Kajian, 

Penelitian & Pengembangan Pendidikan Sejarah, 6, 33-39. 

doi:http://journal.ummat.ac.id/index.php/historis 

M, S. (2013). Budaya “Sambatan” Di Era Modernisasi. Jurnal Ilmiah Pend.Sos Ant, 1-14. Diambil kembali 

dari 

https://core.ac.uk/display/290565427?utm_source=pdf&utm_medium=banner&utm_campaign=p

df-decoration-v1 

Martani. (2015). Akuntansi Keuangan Menengah Berbasis PSAK. salemba empat. 

Mauss, M. (1925). THE GIFT Expanded Edition. Chicago: Hau Book. 

Muaddin. (2022, January 1). Tinjauan Ekonomi Islam Pada Tradisi Bhubuwendi Madura(Studi kasus 

Bhubuwendi Desa Sukolilo Timur Labang Bangkalan). Jurnal Pemikiran dan Penelitian Ekonomi 

Islam, 79-95. 

Nurdiyati. (2023). Meta Analisis Pembelajaran Berdiferensiasi Berorientasi Esd Untuk Meningkatkan 

Berpikir Kritis Dan Kreatif. Jurnal Pendidikan dan Profesi Pendidikan, 101-109 . 

doi:https://doi.org/10.26877/jp3.v 

Nurfajriani, W. V. (2024, September). Triangulasi Data Dalam Analisis Data Kualitatif. urnal Ilmiah 

Wahana Pendidikan. doi:https://doi.org/10.5281/zenodo.13929272 

Nurhalizah, S., Yuliana, R., & Daud, D. (2023). Praktik Akuntansi Utang-Piutang Pada Tradisi Otok-Otok. 

Jurnal Akuntansi Multiparadigma, 14. 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Makna Tradisi Besiru dalam Perspektif Akuntansi sebagai Utang Piutang  

(Studi Kasus Adat Perkawinan Masyarakat Dusun Sejari Kecamatan Plampang Kabupaten Sumbawa)  

(Zarfani, et al.)  

        2475 

eISSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022  

 

Orong, Y. (2023, Juni). Rekonstruksi Metodologi Penelitian Filsafat. Jurnal 

Yaqzhan:doi:http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index 

Owen. (2008). Social Accounting. Accounting, Auditing & Accountability Journal, 240–267. 

Permana, R. A., Budiono, H., & Wiratama, N. S. (2024, Desember). KESENIAN, TRADISI, DAN POLA 

RITUAL MASYARAKAT. Jurnal Pendidikan Sejarah & Sejarah FKIP Universitas Jambi, IV, 

53-64. 

Rahmatin, A., & Martadinata, S. (2025). Memaknai Tradisi Basiru Dalam Perspektif Akuntansi:Utang 

Piutang Dan Pencatatan Keuangan. JURNAL MULTIDISIPLIN RAFLESIA. 

Septiana, C. (2021, Maret). Proses Pengambilan Keputusan pada Konsumen untuk Membeli Rumah dari 

PT X Berdasarkan Alasan Pro-Lingkungan Hidup. Jurnal Psikologi, 17, 48-59. 

Sinaini, L., & Iwe, L. (2020). Bentuk Kegiatan Gotong Royong Dalam Aspek Pertanian. Jurnal Ilmiah 

Membangun Desa dan Pertanian, 74-78. doi:http://dx.doi.org/10.37149/JIMDP 

Sumarlin, Anton, & Ismiati. (2022). Analisis Bentuk, Pola Pelaksanaan Dan Peran ‘Basiru’ Dalam. Jurnal 

Ilmiah Membangun Desa dan Pertanian, 236-246. doi:https://doi.org/10.37149/JIMDP.v7i6.133 

Susianti. (2024, Maret). Perumusan Variabel Dan Indikator Dalam Penelitian Kuantitatif Kependidikan. 

Jurnal Pendidikan Rokania. 

Thalib, M. A. (2023). Konstruksi Metode Pencatatan Akuntansi Berbasis Nilai. Jurnal Akuntansi 

Kontemporer (JAKO) – VOL 15 NO 1, 12-24. doi:https://doi.org/10.33508/jako.v15i1.3967 

Utama, A. A., & Junaidi. (2023, Januari 1). Akulturasi Islam Dan Budaya Dalam Tradisi Perkawinan Pada 

Masyarakat. Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan (JISIP), 7. 

doi:http://ejournal.mandalanursa.org/index.php/JISIP/index 

Violet, & William. (2019). The Development of International Accounting Standards: Philosophical 

Influences and. 

Zulkarnain. (2011). Tradisi dan adat istiadat Samawa. Sumbawa: Yogyakarta. 

Zulkarnain. (2016). Aktualisasi Nilai-Nilai Kearifan Lokalbesiru Pada Masyarakat Sasak Sebagai Upaya 

Menguatkan Identitas Bangsa. 

 

 

 

 

 

  

 


