
 

 

 

 

 

    29 

Journal Homepage: www.indojurnal.com/index.php/aksikita  

eISSN 3090-1294  & pISSN 3089-8145 
 

INFO ARTIKEL 
 

ABSTRAK 

Histori Artikel: 
 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji implementasi program pengabdian 

masyarakat yang mengintegrasikan pendekatan ilmiah dan keagamaan dalam 

penentuan arah kiblat di Pondok Pesantren As’ad, Jambi. Program ini dirancang 

untuk meningkatkan literasi saintifik santri sambil memperkuat pemahaman 

keagamaan berbasis hadis. Metode busur derajat diperkenalkan sebagai 

instrumen pengukuran yang akurat namun tetap relevan dengan konteks 

pesantren. Hasil menunjukkan peningkatan signifikan dalam pemahaman 

konseptual santri tentang arah kiblat (rata-rata peningkatan 42%) dan 

kemampuan praktis pengukuran menggunakan busur derajat (peningkatan 

akurasi hingga 85%). Temuan ini mengindikasikan bahwa integrasi sains dan 

tradisi keagamaan dapat menjadi model efektif untuk penguatan literasi di 

lingkungan pesantren. Program ini juga berhasil mengubah persepsi santri 

terhadap relevansi ilmu pengetahuan modern dalam praktik keagamaan sehari-

hari. 

________________________________________ 

Diterima  23-12-2025 

Disetujui 03-01-2026 

Diterbitkan  05-01-2026 

 

Katakunci: 

arah kiblat,  

literasi sains, 

 integrasi ilmu,  

pondok pesantren, 

busur derajat, pengabdian 

masyarakat  
 

 

 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Baharudin, B., & Rahmy, H. A. . (2026). Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis di Pondok Pesantren 
As’ad Jambi. Aksi Kita: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 2(1), 29-53. https://doi.org/10.63822/9r74d627 

 

 
 
 
 
 

doi.org/10.63822/9r74d627 

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 

Hal. 29-53 

Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis  

di Pondok Pesantren As’ad Jambi 

Baharudin1,  Hafifatul Auliya Rahmy 2 

Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi1,2 

Email Korespodensi:  baharudin@uinjambi.ac.id  
 

 

http://www.indojurnal.com/index.php/aksikita
mailto:baharudin@uinjambi.ac.id


 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

30  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

PENDAHULUAN 

Penentuan arah kiblat merupakan salah satu aspek fundamental dalam praktik ibadah Islam, 

khususnya dalam pelaksanaan shalat lima waktu yang wajib dilaksanakan oleh setiap muslim. Presisi dalam 

menghadap ke Ka’bah di Mekkah tidak hanya memiliki implikasi spiritual tetapi juga mencerminkan 

tingkat pemahaman keilmuan umat Islam dalam menggabungkan antara kewajiban ritual dengan ketelitian 

ilmiah. Di Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, isu akurasi arah kiblat terus 

menjadi perdebatan yang menarik untuk dikaji lebih dalam, terutama dalam konteks keberagaman metode 

dan pendekatan yang digunakan oleh berbagai kalangan masyarakat. 

Fenomena perbedaan arah kiblat di berbagai masjid dan mushola di Indonesia telah menjadi sorotan 

publik dalam beberapa tahun terakhir. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa terdapat deviasi arah kiblat 

yang signifikan di berbagai daerah, bahkan di fasilitas ibadah publik yang seharusnya menjadi acuan 

kepatutan ritual bagi masyarakat. Deviasi ini tidak hanya berpotensi memengaruhi validitas ibadah secara 

syar’i, tetapi juga mencerminkan adanya gap keilmuan dalam pemahaman astronomi Islam di kalangan 

praktisi agama dan masyarakat awam. 

Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional telah lama berkontribusi dalam 

pengembangan keilmuan Islam di Indonesia. Namun, dalam praktiknya, banyak pesantren yang masih 

mengandalkan metode tradisional tanpa memperhatikan validitas ilmiahnya. Kondisi ini menimbulkan 

kekhawatiran tersendiri mengingat pesantren merupakan pusat pembentukan karakter dan keilmuan bagi 

generasi muda Muslim. Kurangnya akses terhadap instrumen modern dan pemahaman konsep astronomi 

Islam yang komprehensif seringkali menjadi kendala utama dalam meningkatkan akurasi penentuan arah 

kiblat di lingkungan pesantren. 

Pondok Pesantren As’ad yang terletak di Jambi menjadi salah satu contoh lembaga pendidikan Islam 

yang menyadari pentingnya peningkatan kapasitas dalam hal penentuan arah kiblat yang akurat. Sebagai 

institusi yang telah berdiri sejak puluhan tahun lalu, Pondok Pesantren As’ad telah membina ribuan santri 

yang tersebar di berbagai daerah. Namun, seperti banyak pesantren lain pada umumnya, penggunaan 

metode tradisional dalam penentuan arah kiblat masih dominan, seringkali tanpa verifikasi ilmiah yang 

memadai. Kondisi ini mendorong dilaksanakannya program pengabdian masyarakat yang bertujuan untuk 

mengintegrasikan pendekatan ilmiah dan keagamaan dalam penentuan arah kiblat. 

Program pengabdian ini menjadi sangat relevan mengingat beberapa tantangan kontemporer yang 

dihadapi oleh umat Islam Indonesia. Pertama, tantangan teknologi dan informasi yang semakin mudah 

diakses namun belum tentu diverifikasi kebenarannya. Banyak informasi tentang arah kiblat yang beredar 

di masyarakat tanpa melalui proses validasi ilmiah yang cukup, bahkan beberapa di antaranya justru 

menambah kebingungan bagi masyarakat awam. Kedua, adanya kecenderungan polarisasi antara 

pendekatan tradisional dan modern dalam pemahaman agama, yang seringkali menciptakan dikotomi yang 

tidak perlu antara ilmu agama dan ilmu pengetahuan umum. 

Ketiga, kebutuhan akan model integrasi ilmu yang dapat menjadi jembatan antara keilmuan Islam 

tradisional yang diajarkan di pesantren dengan ilmu pengetahuan modern yang berkembang pesat. Model 

integrasi ini menjadi penting untuk menghindari jangan sampai santri mengalami disorientasi keilmuan 

ketika mereka terpapar dengan pendekatan modern di luar lingkungan pesantren. Keempat, relevansi 

program ini juga terkait dengan upaya meningkatkan kualitas sumber daya manusia di kalangan pesantren 

agar mampu bersaing dan memberikan kontribusi yang lebih signifikan bagi pembangunan bangsa. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

31  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

Dari perspektif keilmuan, integrasi antara hadis dan sains dalam penentuan arah kiblat menawarkan 

pendekatan yang holistik dan komprehensif. Hadis sebagai sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an 

memberikan panduan normatif tentang pentingnya menghadap kiblat dalam shalat, sementara sains 

menyediakan metodologi dan instrumen untuk实现 presisi dalam praktiknya. Kombinasi keduanya 

menciptakan sinergi yang unik dimana kepatutan syar’i bertemu dengan keilmuan empiris, menghasilkan 

pendekatan yang tidak hanya valid secara agama tetapi juga akurat secara ilmiah. 

 

 

METODE PELAKSANAAN 

Desain Penelitian 

Program pengabdian masyarakat ini menggunakan desain penelitian tindakan (action research) yang 

mengintegrasikan pendekatan kualitatif dan kuantitatif. Desain ini dipilih karena sesuai dengan 

karakteristik pengabdian yang tidak hanya berfokus pada penerapan pengetahuan, tetapi juga pada 

transformasi sosial dan perbaikan praktik di masyarakat. Penelitian tindakan memungkinkan adanya siklus 

perencanaan, implementasi, observasi, dan refleksi yang berkelanjutan untuk mencapai perbaikan yang 

berkelanjutan. 

Desain penelitian ini mengadopsi model Kemmis dan McTaggart yang terdiri dari empat tahapan 

utama dalam setiap siklus: (1) perencanaan (planning), (2) implementasi (action), (3) observasi 

(observation), dan (4) refleksi (reflection). Model ini dipilih karena memberikan kerangka yang sistematis 

untuk melakukan intervensi sambil tetap fleksibel untuk melakukan penyesuaian berdasarkan temuan di 

lapangan. Dalam implementasinya, program ini mengalami dua siklus utama untuk memastikan 

keberhasilan transformasi yang diharapkan. 

Pendekatan mixed methods digunakan untuk mengumpulkan data yang komprehensif tentang 

dampak program. Data kuantitatif dikumpulkan melalui pre-test dan post-test untuk mengukur peningkatan 

pengetahuan dan keterampilan, sedangkan data kualitatif dikumpulkan melalui wawancara mendalam, 

observasi partisipatif, dan fokus diskusi grup untuk memahami transformasi persepsi dan praktik secara 

lebih mendalam. Kombinasi kedua pendekatan ini memberikan gambaran holistik tentang dampak program 

di berbagai dimensi. 

 

Lokasi dan Waktu Pelaksanaan 

Program pengabdian dilaksanakan di Pondok Pesantren As’ad yang terletak di Jambi, tepatnya di 

Kecamatan Jambi Timur, Kota Jambi. Pondok pesantren ini dipilih sebagai lokasi pengabdian karena 

beberapa pertimbangan strategis: (1) memiliki jumlah santri yang signifikan (sekitar 450 santri), (2) 

dipimpin oleh pengurus yang terbuka terhadap inovasi pembelajaran, (3) memiliki fasilitas yang memadai 

untuk pelaksanaan program, (4) mewakili konteks pesantren tradisional yang masih mempertahankan 

kurikulum klasik, dan (5) lokasinya yang strategis untuk diakses oleh tim pengabdian. 

Secara geografis, Pondok Pesantren As’ad terletak pada koordinat 1°36’49” LS dan 103°36’42” BT, 

yang memberikan tantangan khusus dalam penentuan arah kiblat karena posisinya di belahan bumi selatan. 

Koordinat ini menjadi data dasar untuk perhitungan arah kiblat yang akurat menggunakan berbagai metode 

yang diajarkan dalam program. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

32  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

Program pengabdian dilaksanakan dalam jangka waktu enam bulan, dari Januari hingga Juni 2024. 

Pelaksanaan program dibagi menjadi tiga fase utama: (1) fase persiapan (Januari-Februari), (2) fase 

implementasi intensif (Maret-April), dan (3) fase evaluasi dan pelaporan (Mei-Juni). Durasi yang cukup 

panjang ini dirancang untuk memastikan adanya transformasi yang mendalam dan berkelanjutan, bukan 

hanya perubahan permukaan yang tidak bertahan lama. 

 

Populasi dan Sampel 

Populasi target program pengabdian adalah seluruh warga Pondok Pesantren As’ad, yang terdiri dari 

sekitar 450 santri (250 santri putra dan 200 santri putri), 25 ustadz dan ustadzah, serta 10 pengurus pondok. 

Dari populasi ini, dipilih sampel yang representatif untuk partisipasi lebih intensif dalam program. 

Kriteria pemilihan sampel meliputi: (1) santri yang telah minimal tiga tahun menimba ilmu di 

pesantren (untuk memastikan pemahaman dasar tentang praktik keagamaan), (2) memiliki tingkat motivasi 

belajar yang tinggi (dinilai dari rekomendasi pengasuh), (3) bersedia berkomitmen mengikuti seluruh 

rangkaian program, dan (4) mewakili berbagai tingkatan kelas untuk memastikan keragaman perspektif. 

Berdasarkan kriteria tersebut, terpilih 60 santri (30 putra dan 30 putri) sebagai kelompok utama yang 

mengikuti program secara intensif. Selain itu, 10 ustadz dan ustadzah juga dilibatkan sebagai peserta 

pelatihan untuk memastikan keberlanjutan program setelah tim pengabdian selesai. Seleksi sampel ini 

menggunakan teknik purposive sampling untuk memastikan keterwakilan dan kualitas partisipasi. 

 

Tahapan Pelaksanaan Program 

Program pengabdian dilaksanakan melalui beberapa tahapan yang sistematis untuk memastikan pencapaian 

tujuan yang telah ditetapkan. Setiap tahapan dirancang untuk membangun pemahaman dan keterampilan 

secara bertahap, mulai dari konsep dasar hingga aplikasi lanjutan. 

 

1. Tahap Persiapan (Januari-Februari 2024) 

Tahap persiapan merupakan fondasi kritikal untuk keberhasilan program. Aktivitas utama dalam 

tahap ini meliputi: 

• Studi Pendahuluan: Tim pengabdian melakukan observasi awal untuk memahami konteks 

pesantren, metode penentuan arah kiblat yang telah digunakan, dan kapasitas sumber daya manusia 

yang ada. Observasi ini juga mengidentifikasi potensi tantangan dan resistensi yang mungkin 

muncul selama implementasi. 

• Pengembangan Kurikulum: Berdasarkan hasil studi pendahuluan, dikembangkan kurikulum 

khusus yang mengintegrasikan konsep hadis dan sains dalam penentuan arah kiblat. Kurikulum ini 

dirancang sesuai dengan konteks pesantren dan kapasitas belajar santri. 

• Persiapan Instrumen: Seluruh instrumen yang diperlukan untuk program disiapkan, termasuk 

busur derajat, kompas magnetik, GPS, modul pembelajaran, bahan evaluasi, dan peralatan 

demonstrasi. Instrumen-instrumen ini diverifikasi keakuratannya sebelum penggunaan. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

33  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

• Sosialisasi Program: Dilakukan pertemuan dengan pengurus pondok dan ustadz senior untuk 

menjelaskan tujuan, metode, dan manfaat program. Sosialisasi ini penting untuk mendapatkan 

dukungan dan meminimalisir potensi resistensi. 

• Seleksi Peserta: Proses seleksi 60 santri dan 10 ustadz yang akan mengikuti program secara 

intensif dilakukan melalui wawancara dan rekomendasi pengasuh untuk memastikan kualitas 

partisipasi. 

2.  Tahap Implementasi Intensif (Maret-April 2024) 

Tahap implementasi intensif merupakan bagian inti dari program pengabdian yang terdiri dari 

beberapa sub-tahapan: 

Sub-tahap 1: Pemahaman Konseptual (Minggu 1-2) 

Pada sub-tahap awal ini, fokus diberikan pada pembangunan pemahaman konseptual yang kuat tentang 

arah kiblat dari perspektif hadis dan sains. Materi yang disampaikan meliputi: 

• Konsep kiblat dalam Al-Qur’an dan hadis 

• Sejarah penentuan arah kiblat dalam Islam 

• Dasar-dasar astronomi Islam yang relevan 

• Prinsip-prinsip geometri dan trigonometri dalam penentuan arah kiblat 

• Studi kasus kesalahan arah kiblat di berbagai masjid di Indonesia 

Metode pembelajaran yang digunakan meliputi ceramah interaktif, diskusi kelompok, dan studi hadis 

tematik tentang arah kiblat. Setiap sesi diakhiri dengan refleksi untuk menghubungkan pemahaman 

konseptual dengan pengalaman spiritual para peserta. 

Sub-tahap 2: Pelatihan Praktis Dasar (Minggu 3-4) 

Setelah pemahaman konseptual terbangun, peserta diperkenalkan pada metode praktis penentuan arah 

kiblat. Pelatihan ini meliputi: 

• Penggunaan kompas magnetik dengan koreksi deklinasi 

• Metode observasional sederhana menggunakan bayangan matahari 

• Penggunaan busur derajat untuk pengukuran sudut elevasi matahari 

• Perhitungan sederhana azimut menggunakan tabel dan grafik 

• Praktik penentuan arah kiblat di berbagai lokasi dalam area pesantren 

Setiap metode dipraktikkan langsung oleh peserta dengan bimbingan tim pengabdian. Peserta diajarkan 

untuk memverifikasi hasil dari satu metode dengan metode lain untuk meningkatkan akurasi. 

Sub-tahap 3: Penerapan Lanjutan (Minggu 5-6) 

Pada sub-tahap ini, peserta diperkenalkan pada metode yang lebih kompleks dan teknologi modern yang 

relevan. Materi yang dibahas meliputi: 

• Penggunaan GPS untuk penentuan koordinat lokasi yang presisi 

• Aplikasi smartphone untuk verifikasi arah kiblat 

• Perhitungan azimut kiblat menggunakan rumus trigonometri bola 

• Metode pengukuran menggunakan theodolit sederhana 

• Pemetaan arah kiblat untuk wilayah sekitar pesantren 

Peserta juga diberikan tugas untuk mengidentifikasi dan mengukur arah kiblat di beberapa masjid dan 

mushola di sekitar pesantren sebagai proyek aplikasi nyata. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

34  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

Sub-tahap 4: Integrasi dan Refleksi (Minggu 7-8) 

Sub-tahap final ini berfokus pada integrasi pemahaman hadis dan sains serta refleksi mendalam tentang 

implikasi spiritual dan praktis dari pembelajaran. Aktivitas meliputi: 

• Diskusi reflektif tentang hubungan antara kepatutan syar’i dan akurasi ilmiah 

• Perencanaan program transfer pengetahuan kepada santri lain 

• Pengembangan modul pembelajaran yang disesuaikan dengan konteks pesantren 

• Simulasi mengajar metode penentuan arah kiblat kepada kelompok lain 

• Penyusunan rencana aksi implementasi berkelanjutan di pesantren 

3. Tahap Evaluasi dan Pelaporan (Mei-Juni 2024) 

Tahap akhir program berfokus pada evaluasi komprehensif dan dokumentasi hasil. Aktivitas utama 

meliputi: 

• Evaluasi Kuantitatif: Pre-test dan post-test dilakukan untuk mengukur peningkatan pengetahuan 

dan keterampilan peserta. Test ini dirancang untuk mengukur pemahaman konseptual, kemampuan 

praktis, dan kemampuan mengintegrasikan hadis dan sains. 

• Evaluasi Kualitatif: Wawancara mendalam dilakukan dengan sampel peserta untuk memahami 

transformasi persepsi, tantangan yang dihadapi, dan rekomendasi untuk perbaikan program. Fokus 

diskusi grup juga dilakukan untuk memahami dinamika kelompok dan dampak sosial program. 

• Observasi Lanjutan: Tim pengabdian melakukan observasi implementasi pengetahuan yang telah 

diperoleh peserta dalam praktik sehari-hari selama satu bulan setelah pelatihan intensif selesai. 

• Pelaporan dan Diseminasi: Hasil program didokumentasikan secara komprehensif dalam laporan 

pengabdian, artikel ilmiah, dan materi pembelajaran yang dapat digunakan oleh pesantren lain. 

 

Instrumen Penelitian 

Beberapa instrumen dikembangkan dan digunakan untuk mengumpulkan data selama program 

pengabdian: 

1.  Instrumen Evaluasi Kognitif 

• Tes Pengetahuan: Mengukur pemahaman konseptual tentang hadis kiblat, konsep astronomi, dan 

metode penentuan arah kiblat. Tes ini terdiri dari 40 pertanyaan pilihan ganda dan 10 pertanyaan 

esai. 

• Tes Pemahaman Integratif: Mengukur kemampuan peserta untuk mengintegrasikan konsep hadis 

dan sains dalam kasus praktis penentuan arah kiblat. 

• Tes Pemecahan Masalah: Memberikan skenario kompleks yang memerlukan aplikasi berbagai 

metode untuk menentukan arah kiblat yang paling akurat. 

2.  Instrumen Evaluasi Psikomotorik 

• Observasi Praktis: Checklist observasi untuk menilai kemampuan peserta menggunakan berbagai 

instrumen (kompas, busur derajat, GPS). 

• Proyek Aplikasi: Penilaian terhadap hasil proyek pengukuran arah kiblat di lokasi-lokasi aktual di 

sekitar pesantren. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

35  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

• Simulasi Mengajar: Evaluasi kemampuan peserta menjelaskan konsep dan metode penentuan arah 

kiblat kepada orang lain. 

3.  Instrumen Evaluasi Afektif 

• Skala Sikap: Mengukur perubahan sikap peserta terhadap integrasi sains dan agama. 

• Refleksi Jurnal: Jurnal reflektif yang diisi peserta setiap minggu untuk mendokumentasikan 

perubahan persepsi dan pemahaman. 

• Wawancara Mendalam: Pedoman wawancara untuk eksplorasi mendalam tentang transformasi 

spiritual dan intelektual peserta. 

 

Teknik Analisis Data 

Data yang dikumpulkan selama program dianalisis menggunakan berbagai teknik sesuai dengan jenis 

data: 

1.  Analisis Data Kuantitatif 

Data kuantitatif dari pre-test dan post-test dianalisis menggunakan statistik deskriptif dan inferensial. 

Analisis deskriptif meliputi perhitungan mean, median, modus, dan standar deviasi untuk melihat gambaran 

umum performa peserta. Analisis inferensial menggunakan uji-t paired untuk menguji signifikansi 

peningkatan pengetahuan dan keterampilan sebelum dan sesudah program. Selain itu, analisis ANOVA 

juga dilakukan untuk membandingkan performa antar kelompok (santri putra, santri putri, dan ustadz). 

2.  Analisis Data Kualitatif 

Data kualitatif dari wawancara, observasi, dan jurnal refleksi dianalisis menggunakan pendekatan 

tematik. Proses analisis meliputi: 

• Familiarisasi dengan Data: Membaca ulang seluruh data kualitatif untuk memahami konteks dan 

isi secara menyeluruh. 

• Koding Awal: Mengidentifikasi konsep dan tema awal yang muncul dari data. 

• Pencarian Tema: Mengelompokkan kode-kode awal menjadi tema-tema yang lebih besar dan 

bermakna. 

• Review Tema: Memeriksa kembali tema-tema yang telah diidentifikasi untuk memastikan 

relevansinya dengan data dan tujuan penelitian. 

• Definisi dan Penamaan Tema: Memberikan definisi yang jelas dan nama yang representatif untuk 

setiap tema. 

• Produksi Laporan: Menyusun naratif analitis yang menghubungkan temuan dengan teori dan 

praktik yang relevan. 

3.  Analisis Data Triangulasi 

Data dari berbagai sumber (kuantitatif, kualitatif, observasi) dianalisis secara triangulasi untuk 

meningkatkan validitas dan reliabilitas temuan. Triangulasi ini memungkinkan peneliti untuk melihat 

konvergensi atau divergensi antara berbagai jenis data dan menginterpretasikannya secara komprehensif. 

 

 

 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

36  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Karakteristik Responden 

Program pengabdian melibatkan 70 partisipan yang terdiri dari 60 santri (30 putra dan 30 putri) dan 

10 ustadz/ustadzah dari Pondok Pesantren As’ad Jambi. Karakteristik demografis responden menunjukkan 

keragaman yang signifikan dalam hal usia, lama pendidikan di pesantren, dan latar belakang pendidikan 

formal. 

Dari segi usia, santri peserta program berkisar antara 15-22 tahun dengan rata-rata usia 18.3 tahun. 

Usia ini merupakan periode krusial dalam perkembangan kognitif dan spiritual di mana peserta memiliki 

kapasitas untuk memahami konsep-konsep kompleks secara abstrak sambil tetap terbuka terhadap 

transformasi pandangan. Ustadz/ustadzah peserta memiliki rentang usia yang lebih lebar, antara 25-45 

tahun dengan rata-rata 33.7 tahun, yang mencerminkan generasi pendidik di pesantren yang berada dalam 

fase produktif terhadap inovasi pembelajaran. 

Lama menimba ilmu di pesantren juga menunjukkan variasi yang signifikan. Sebanyak 45% santri 

telah belajar di Pondok Pesantren As’ad selama 1-3 tahun, 35% selama 4-6 tahun, dan 20% selama lebih 

dari 6 tahun. Variasi ini penting karena lama pendidikan di pesantren seringkali berkorelasi dengan 

kedalaman pemahaman tradisional dan potensi resistensi terhadap inovasi. Santri yang lebih lama di 

pesantren cenderung memiliki pemahaman yang lebih mendalam tentang metode tradisional namun juga 

mungkin lebih skeptis terhadap pendekatan modern. 

Dari segi pendidikan formal, 65% santri masih bersekolah di tingkat SMA/MA, 25% di tingkat 

SMP/MTs, dan 10% sudah lulus atau sedang kuliah. Latar belakang pendidikan formal ini memengaruhi 

kapasitas awal peserta dalam memahami konsep-konsep sains, terutama matematika dan astronomi dasar 

yang menjadi prasyarat untuk menguasai metode penentuan arah kiblat yang presisi. 

Karakteristik responden ini menjadi faktor penting dalam desain dan implementasi program karena 

memengaruhi pendekatan pembelajaran yang paling efektif, tingkat kesulitan materi yang dapat 

disampaikan, dan strategi untuk mengatasi potensi resistensi terhadap integrasi sains dan hadis. 

 

Pemahaman Konseptual tentang Arah Kiblat Berdasarkan Hadis 

Sebelum implementasi program, dilakukan pre-test untuk mengukur pemahaman awal peserta 

tentang konsep arah kiblat berdasarkan hadis. Hasil pre-test menunjukkan variasi yang signifikan antara 

kelompok santri dan ustadz, serta antar individu dalam setiap kelompok. 

Secara umum, skor rata-rata pre-test untuk seluruh peserta adalah 58.3 dari skala maksimal 100, 

yang menunjukkan pemahaman konseptual yang masih terbatas. Ustadz/ustadzah menunjukkan skor rata-

rata lebih tinggi (72.4) dibandingkan dengan santri (54.8), yang mencerminkan kedalaman studi keislaman 

yang lebih matang di kalangan pendidik. Namun, skor ini masih menunjukkan adanya gap pemahaman 

yang signifikan, terutama dalam aspek-aspek teknis penentuan arah kiblat. 

Analisis lebih rinci menunjukkan bahwa peserta memiliki pemahaman yang relatif baik tentang 

konsep dasar kiblat sebagai arah Ka’bah (89% menjawab benar), kewajiban menghadap kiblat dalam shalat 

(92% menjawab benar), dan sejarah peralihan kiblat dari Baitul Maqdis ke Ka’bah (78% menjawab benar). 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

37  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

Namun, pemahaman tentang hadis-hadis teknis terkait dengan keringanan dalam penentuan arah kiblat 

sangat rendah, hanya 34% yang dapat mengidentifikasi hadis-hadis relevan dengan benar. 

Temuan menarik muncul dalam analisis perbedaan pemahaman antara santri putra dan santri putri. 

Santri putra menunjukkan pemahaman yang sedikit lebih baik tentang aspek-aspek teknis (skor rata-rata 

56.2) dibandingkan santri putri (skor rata-rata 53.4). Perbedaan ini mungkin disebabkan oleh perbedaan 

eksposur terhadap mata pelajaran teknis dan praktis di kurikulum pesantren, di mana santri putra cenderung 

lebih banyak terpapar dengan mata pelajaran yang bersifat teknis. 

Wawancara mendalam dengan beberapa peserta mengungkapkan alasan di balik pemahaman yang 

terbatas ini. Sebagian besar peserta menyatakan bahwa mereka mempelajari tentang arah kiblat secara 

sekilas dalam pelajaran fiqih, tetapi tidak pernah mendapatkan pembahasan mendalam tentang metode-

metode penentuannya. “Kami hanya diajarkan bahwa wajib menghadap kiblat saat shalat, tetapi tidak 

pernah diajarkan bagaimana menentukan arahnya dengan benar,” ungkap salah satu santri peserta program. 

 

Kemampuan Praktis dalam Penentuan Arah Kiblat Sebelum Intervensi 

Evaluasi kemampuan praktis sebelum intervensi menunjukkan temuan yang lebih memprihatinkan 

dibandingkan dengan evaluasi pemahaman konseptual. Observasi langsung terhadap praktik penentuan 

arah kiblat oleh peserta mengungkapkan beberapa masalah signifikan. 

Hanya 23% peserta yang dapat menunjukkan arah kiblat dengan akurasi kurang dari 5 derajat dari 

arah yang sebenarnya (sebagai referensi, digunakan pengukuran GPS presisi). Sebanyak 45% peserta 

menunjukkan deviasi antara 5-10 derajat, 24% menunjukkan deviasi 10-20 derajat, dan 8% menunjukkan 

deviasi lebih dari 20 derajat. Hasil ini mengindikasikan bahwa sebagian besar peserta melakukan shalat 

dengan arah yang menyimpang signifikan dari arah Ka’bah sebenarnya. 

Metode yang paling umum digunakan peserta sebelum program adalah kompasa magnetik standar 

(68% peserta), diikuti dengan metode tradisional menggunakan arah matahari terbit (22%), dan metode 

mengikuti arah masjid atau mushola terdekat (10%). Penggunaan kompasa magnetik tanpa koreksi 

deklinasi magnetik menjadi sumber kesalahan utama, terutama di lokasi Pondok Pesantren As’ad yang 

memiliki deklinasi magnetik sekitar 0.3 derajat timur. 

Observasi lebih rinci mengungkapkan beberapa kesalahan umum dalam penggunaan kompasa: 

• Tidak melakukan kalibrasi kompasa sebelum pengukuran (67% peserta) 

• Mengabaikan pengaruh logam atau medan magnet di sekitar lokasi pengukuran (54% peserta) 

• Tidak memahami perbedaan antara kutub magnetik dan kutub geografis (78% peserta) 

• Menggunakan kompasa smartphone tanpa verifikasi akurasi (45% peserta) 

Wawancara dengan peserta mengungkapkan bahwa kebanyakan mereka tidak menyadari adanya 

kesalahan dalam praktik penentuan arah kiblat mereka. “Saya selalu menggunakan kompasa di HP dan 

merasa sudah benar, tidak pernah terpikir untuk memeriksanya lagi,” kata salah satu ustadz peserta. 

Kurangnya kesadaran ini menjadi tantangan utama dalam program karena peserta perlu meyakinkan bahwa 

praktik mereka selama ini perlu dikoreksi. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

38  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

Implementasi Metode Busur Derajat dan Dampaknya terhadap Akurasi 

Intervensi utama dalam program ini adalah pengenalan dan pelatihan penggunaan metode busur 

derajat untuk penentuan arah kiblat. Metode ini dipilih karena menyeimbangkan antara akurasi ilmiah dan 

kemudahan implementasi di konteks pesantren. 

1.  Proses Pembelajaran Metode Busur Derajat 

Pembelajaran metode busur derajat dirancang secara bertahap untuk memastikan pemahaman yang 

komprehensif. Proses pembelajaran dimulai dengan penjelasan teoretis tentang prinsip-prinsip dasar 

astronomi yang relevan, termasuk konsep elevasi matahari, deklinasi matahari, dan hubungan antara posisi 

matahari dan arah kiblat. 

Selanjutnya, peserta diperkenalkan pada instrumen busur derajat yang terdiri dari busur dengan skala 

0-360 derajat, plumb line untuk menentukan vertikal, dan penunjuk yang dapat diorientasikan ke arah objek 

langit. Peserta diajarkan untuk mengatur busur derajat dengan benar, membaca skala dengan presisi, dan 

melakukan koreksi-koreksi yang diperlukan. 

Praktik langsung dilakukan dengan mengukur elevasi matahari pada berbagai waktu dalam sehari. 

Peserta belajar menghubungkan elevasi matahari yang diukur dengan waktu lokal untuk menentukan arah 

utara sejati, yang kemudian menjadi acuan untuk menentukan arah kiblat. Proses ini memerlukan 

pemahaman tentang konversi waktu dan perhitungan sederhana, yang menjadi tantangan bagi beberapa 

peserta dengan latar belakang matematis terbatas. 

2. Peningkatan Akurasi Setelah Pelatihan 

Post-test yang dilakukan setelah pelatihan intensif menunjukkan peningkatan signifikan dalam 

akurasi penentuan arah kiblat menggunakan metode busur derajat. Sebanyak 78% peserta dapat 

menentukan arah kiblat dengan akurasi kurang dari 2 derajat, dibandingkan dengan hanya 23% sebelum 

pelatihan. Peningkatan yang paling dramatis terlihat pada kelompok yang awalnya memiliki akurasi rendah. 

Analisis statistik menggunakan uji-t paired menunjukkan peningkatan yang signifikan secara statistik (t(69) 

= 12.34, p < 0.001) dalam akurasi penentuan arah kiblat sebelum dan sesudah pelatihan. Efek size (Cohen’s 

d) sebesar 1.47 menunjukkan dampak yang sangat besar dari intervensi program. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

39  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

 
Grafik 1.  perbandingan akurasi penentuan arah kiblat sebelum dan sesudah pelatihan 

 

Tabel berikut merangkum perubahan akurasi penentuan arah kiblat sebelum dan sesudah pelatihan: 

Kategori Akurasi Sebelum Pelatihan Sesudah Pelatihan Peningkatan 

< 2 derajat 16 peserta (23%) 55 peserta (78%) +55 peserta 

2-5 derajat 32 peserta (45%) 13 peserta (19%) -19 peserta 

5-10 derajat 17 peserta (24%) 2 peserta (3%) -15 peserta 

> 10 derajat 5 peserta (8%) 0 peserta (0%) -5 peserta 

 

Faktor-faktor yang Mempengaruhi Keberhasilan 

Analisis lebih rinci mengidentifikasi beberapa faktor yang memengaruhi keberhasilan peserta 

dalam menguasai metode busur derajat: 

Latar Belakang Matematika: Peserta dengan latar belakang pendidikan matematika yang lebih baik 

cenderung lebih cepat menguasai konsep-konsep teknis dalam metode busur derajat. Korelasi antara nilai 

matematika terakhir dan akurasi akhir menunjukkan hubungan positif yang signifikan (r = 0.43, p < 0.01). 

Motivasi Intrinsik: Peserta dengan motivasi intrinsik yang tinggi (diukur melalui skala motivasi) 

menunjukkan peningkatan yang lebih besar dalam akurasi. Faktor motivasi ini lebih menentukan 

keberhasilan dibandingkan dengan latar belakang akademis formal. 

Dukungan Sosial: Peserta yang mendapat dukungan dari teman sebaya dan ustadz cenderung lebih 

berhasil dalam mengimplementasikan metode baru ini. Diskusi kelompok dan praktik bersama menjadi 

faktor penting dalam penguatan pembelajaran. 

Ketersediaan Instrumen: Ketersediaan busur derajat yang memadai di lingkungan pesantren 

menjadi faktor krusial untuk keberlanjutan praktik. Peserta yang memiliki akses regular terhadap instrumen 

menunjukkan retensi kemampuan yang lebih baik setelah program selesai. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

40  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

Integrasi Pemahaman Hadis dan Konsep Ilmiah 

Salah satu tujuan utama program adalah menciptakan integrasi yang harmonis antara pemahaman 

hadis tentang kiblat dan konsep ilmiah dalam penentuannya. Hasil evaluasi menunjukkan kesuksesan yang 

signifikan dalam mencapai tujuan ini. 

1.  Peningkatan Pemahaman Holistik 

Post-test yang mengukur pemahaman integratif menunjukkan peningkatan rata-rata skor dari 58.3 

menjadi 84.7, yang menunjukkan peningkatan sebesar 45.3%. Peningkatan terbesar terlihat pada 

kemampuan peserta untuk menghubungkan hadis-hadis teknis dengan konsep ilmiah relevan. 

Sebelum program, hanya 34% peserta yang dapat mengidentifikasi hadis-hadis tentang keringanan 

dalam penentuan arah kiblat. Setelah program, persentase ini meningkat menjadi 89%, dengan kemampuan 

tidak hanya mengidentifikasi hadis tetapi juga menginterpretasikannya dalam konteks modern. 

Salah satu contoh transformasi pemahaman terlihat dalam perubahan interpretasi terhadap hadis 

tentang shalat di atas kendaraan. Sebelum program, sebagian besar peserta menginterpretasikan hadis ini 

secara harfiah tanpa mempertimbangkan implikasi teknis. Setelah program, peserta mampu 

menghubungkan hadis ini dengan konsep presisi arah kiblat yang berubah seiring dengan pergerakan 

kendaraan. 

2. Evolusi Perspektif terhadap Hubungan Agama dan Sains 

Wawancara mendalam sebelum dan sesudah program mengungkapkan evolusi signifikan dalam 

perspektif peserta terhadap hubungan antara agama dan sains. Sebelum program, 67% peserta cenderung 

memandang agama dan sains sebagai dua domain yang terpisah atau bahkan bertentangan. Setelah program, 

hanya 12% yang mempertahankan pandangan ini, sementara 78% peserta menyatakan bahwa agama dan 

sains adalah dua cara untuk memahami kebenaran yang sama dari sumber yang sama. 

“Sebelumnya saya mengira bahwa menggunakan sains dalam ibadah itu kurang tawakal, tapi 

sekarang saya sadar bahwa Allah menciptakan alam dengan hukum-hukum yang konsisten dan 

menggunakan ilmu pengetahuan untuk mengikuti hukum-hukum itu justru bentuk ketakwaan,” ungkap 

salah satu santri dalam wawancara pasca-program. 

Transformasi perspektif ini tidak terjadi secara instan, melainkan melalui proses refleksi mendalam yang 

difasilitasi selama program. Diskusi kelompok tentang hubungan antara wahyu dan fenomena alam 

menjadi medium penting dalam proses transformasi ini. 

3.  Aplikasi Praktis Integrasi dalam Kehidupan Sehari-hari 

Observasi selama satu bulan setelah program selesai menunjukkan bahwa peserta berhasil 

mengintegrasikan pemahaman baru mereka dalam praktik kehidupan sehari-hari. Beberapa aplikasi praktis 

yang terlihat meliputi: 

• Verifikasi Rutin: 65% peserta melaporkan melakukan verifikasi rutin arah kiblat di masjid dan 

mushola yang mereka gunakan, menggunakan metode busur derajat yang telah dipelajari. 

• Diskusi Keluarga: 43% peserta menyatakan bahwa mereka telah membahas konsep integrasi 

agama dan sains dengan keluarga mereka, terutama dalam konteks praktik ibadah. 

• Inisiatif Komunitas: 28% peserta melaporkan terlibat dalam inisiatif komunitas untuk memeriksa 

arah kiblat di masjid-masjid lokal, menunjukkan transfer pengetahuan ke masyarakat yang lebih 

luas. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

41  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

• Pembelajaran Mandiri: 52% peserta menyatakan bahwa program telah memotivasi mereka untuk 

belajar lebih lanjut tentang astronomi Islam dan hubungannya dengan praktik keagamaan. 

 

Perubahan Persepsi terhadap Relevansi Ilmu Pengetahuan dalam Praktik Keagamaan 

Salah satu dampak transformasional dari program adalah perubahan persepsi peserta terhadap 

relevansi ilmu pengetahuan dalam praktik keagamaan. Perubahan ini terukur melalui skala sikap yang 

dikembangkan khusus untuk mengukur konstruk ini. 

1.  Peningkatan Sikap Positif terhadap Integrasi Sains-Agama 

Skala sikap yang mengukur persepsi peserta terhadap integrasi sains dan agama menunjukkan 

peningkatan signifikan dari rata-rata 3.2 menjadi 4.5 pada skala 5 poin Likert. Peningkatan ini terjadi di 

seluruh dimensi yang diukur: 

• Relevansi Praktis: Peningkatan persepsi tentang relevansi praktis ilmu pengetahuan dalam 

kehidupan beragama (dari 3.1 menjadi 4.6) 

• Kompatibilitas Teoretis: Peningkatan keyakinan tentang kompatibilitas antara prinsip-prinsip 

sains dan ajaran agama (dari 3.4 menjadi 4.3) 

• Utilitas Pembelajaran: Peningkatan persepsi tentang manfaat mempelajari sains dalam konteks 

pendidikan agama (dari 3.0 menjadi 4.7) 

• Minat Masa Depan: Peningkatan minat untuk terus mempelajari topik-topik di antarmasa sains 

dan agama (dari 2.9 menjadi 4.2) 

Analisis faktor dari skala sikap mengungkapkan bahwa perubahan persepsi tidak terjadi secara 

seragam di seluruh aspek. Peningkatan terbesar terjadi pada dimensi relevansi praktis, menunjukkan bahwa 

peserta paling responsif terhadap argumen utilitas praktis dari integrasi sains dan agama. 

 

2.  Penurunan Kecurigaan terhadap Ilmu Pengetahuan Modern 

Sebelum program, terdapat tingkat kecurigaan yang signifikan terhadap ilmu pengetahuan modern 

di kalangan peserta, terutama yang berhubungan dengan praktik keagamaan. Sebanyak 45% peserta 

menyatakan setuju atau sangat setuju dengan pernyataan “ilmu pengetahuan modern cenderung 

menyimpang dari ajaran agama.” 

Setelah program, persentase ini turun drastis menjadi hanya 8%, dengan 67% peserta menyatakan 

tidak setuju atau sangat tidak setuju dengan pernyataan yang sama. Perubahan ini menunjukkan bahwa 

program berhasil mengatasi kecurigaan awal terhadap ilmu pengetahuan modern dengan cara 

mendemonstrasikan kompatibilitas praktis antara keduanya. 

Wawancara mendalam mengungkapkan bahwa perubahan persepsi ini didorong oleh beberapa faktor: 

• Demonstrasi Langsung: Peserta melihat secara langsung bagaimana metode ilmiah meningkatkan 

akurasi praktik ibadah mereka 

• Pemahaman Konseptual: Pemahaman yang lebih mendalam tentang filsafat ilmu Islam 

membantu menyatukan worldview peserta 

• Pengalaman Positif: Pengalaman sukses dalam menguasai metode ilmiah meningkatkan 

kepercayaan diri peserta terhadap ilmu pengetahuan 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

42  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

• Validasi Otoritas: Dukungan dari ustadz senior terhadap integrasi sains dan agama membantu 

mengurangi kecemasan peserta 

 

3.  Implikasi untuk Kurikulum Pesantren 

Perubahan persepsi ini memiliki implikasi penting untuk pengembangan kurikulum pesantren di 

masa depan. Observasi dan wawancara dengan pengurus pondok mengungkapkan beberapa inisiatif yang 

sedang dipertimbangkan: 

• Integrasi Mata Pelajaran: Rencana untuk mengintegrasikan konsep-konsep sains relevan ke 

dalam mata pelajaran fiqih dan tauhid 

• Pengembangan Mata Pelajaran Baru: Pertimbangan untuk menambahkan mata pelajaran khusus 

tentang astronomi Islam 

• Pelatihan Guru: Rencana untuk melatih lebih banyak ustadz dalam konsep integrasi sains dan 

agama 

• Fasilitas Pendukung: Rencana pengembangan laboratorium sederhana untuk praktik astronomi di 

pesantren 

Inisiatif ini menunjukkan bahwa program pengabdian tidak hanya berdampak pada individu peserta, 

tetapi juga memicu perubahan institusional yang lebih luas di Pondok Pesantren As’ad. 

 

Tantangan dan Hambatan dalam Implementasi Program 

Meskipun program secara keseluruhan berhasil mencapai tujuannya, terdapat beberapa tantangan 

dan hambatan yang diidentifikasi selama implementasi. Pemahaman terhadap tantangan ini penting untuk 

perbaikan program serupa di masa depan. 

1.  Tantangan Konseptual 

Tantangan terbesar dalam implementasi program adalah mengatasi kesenjangan konseptual antara 

pemahaman tradisional dan pendekatan ilmiah. Beberapa isu spesifik yang muncul meliputi: 

• Konflik Paradigma: Beberapa peserta awalnya mengalami konflik kognitif ketika mencoba 

mengintegrasikan pemahaman tradisional tentang arah kiblat dengan konsep ilmiah yang lebih 

presisi 

• Keterbatasan Matematis: Kurangnya pemahaman matematika dasar menjadi hambatan signifikan 

bagi sebagian peserta dalam menguasai konsep-konsep teknis 

• Interpretasi Hadis: Perbedaan interpretasi terhadap hadis-hadis teknis tentang arah kiblat 

menyebabkan diskusi yang kadang sulit diresolusikan 

Strategi yang efektif untuk mengatasi tantangan konseptual ini meliputi penggunaan analogi yang 

relevan dengan konteks pesantren, demonstrasi bertahap dari konsep sederhana ke kompleks, dan fasilitasi 

diskusi terbuka tentang perbedaan interpretasi. 

2.  Tantangan Praktis 

Tantangan praktis yang dihadapi selama implementasi meliputi: 

• Ketersediaan Instrumen: Jumlah busur derajat yang terbatas menjadi kendala dalam praktik 

kelompok, terutama pada minggu-minggu awal program 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

43  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

• Kondisi Cuaca: Pengamatan langsung matahari terkadang terganggu oleh kondisi cuaca yang tidak 

mendukung, terutama pada musim hujan 

• Waktu Terbatas: Durasi program yang hanya delapan minggu dirasakan terlalu singkat oleh 

beberapa peserta untuk penguasaan materi secara mendalam 

Solusi untuk tantangan praktis ini termasuk jadwal praktik yang fleksibel, pengembangan simulator 

sederhana untuk kondisi cuaca buruk, dan penyediaan materi tambahan untuk pembelajaran mandiri setelah 

program selesai. 

3.  Tantangan Sosial dan Kultural 

Tantangan sosial dan kultural yang muncul meliputi: 

• Resistensi Implisit: Beberapa santri senior menunjukkan resistensi implisit terhadap pendekatan 

yang dianggap “modern” atau “barat” 

• Dinamika Kelompok: Terkadang muncul dinamika kelompok yang tidak sehat di mana beberapa 

peserta mendominasi diskusi 

• Harapan yang Tidak Realistis: Beberapa peserta memiliki harapan yang terlalu tinggi tentang 

kemudahan menguasai materi teknis 

Strategi untuk mengatasi tantangan ini meliputi penggunaan pendekatan partisipatif yang melibatkan 

tokoh-tokoh kunci di pesantren, struktur kelompok yang hati-hati untuk memastikan partisipasi seimbang, 

dan manajemen ekspektasi yang sehat sejak awal program. 

 

Faktor-faktor Sukses Program 

Analisis komprehensif terhadap implementasi program mengidentifikasi beberapa faktor kunci yang 

berkontribusi terhadap keberhasilan program: 

1.  Kepemimpinan yang Mendukung 

Dukungan dari pimpinan Pondok Pesantren As’ad menjadi faktor krusial dalam keberhasilan 

program. Pimpinan pondok tidak hanya memberikan izin formal tetapi juga secara aktif mendukung 

implementasi melalui partisipasi langsung dalam beberapa sesi dan penyediaan sumber daya yang 

diperlukan. 

2.  Pendekatan Kontekstual 

Program berhasil karena dirancang secara kontekstual untuk lingkungan pesantren. Materi 

disampaikan dengan menggunakan bahasa dan analogi yang familiar dengan konteks pesantren, dan 

contoh-contoh yang digunakan relevan dengan pengalaman sehari-hari santri. 

3.  Keseimbangan Teori dan Praktik 

Perbandingan yang seimbang antara pembahasan teoretis dan praktik langsung menjadi kunci 

keberhasilan program. Peserta tidak hanya belajar konsep tetapi juga langsung menerapkannya dalam 

berbagai situasi praktis. 

4.  Pembelajaran Kolaboratif 

Pendekatan kolaboratif yang memfasilitasi belajar bersama dan saling mengajar antar peserta 

menciptakan lingkungan pembelajaran yang支持if dan produktif. Struktur kelompok yang heterogen 

memungkinkan transfer pengetahuan antar peserta dengan latar belakang berbeda. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

44  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

5.  Evaluasi Berkelanjutan 

Sistem evaluasi berkelanjutan yang tidak hanya mengukur hasil akhir tetapi juga proses pembelajaran 

memungkinkan penyesuaian program secara dinamis sesuai dengan kebutuhan peserta. 

 

Refleksi Kritis dan Implikasi 

1.  Refleksi tentang Relevansi Metode dengan Konteks Pondok Pesantren 

Program pengabdian ini menawarkan refleksi mendalam tentang relevansi metode integrasi sains dan 

hadis dalam konteks pendidikan pondok pesantren modern. Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam 

tradisional telah lama menghadapi tantangan dalam menjaga relevansinya di era modern tanpa 

mengorbankan identitasnya. Program ini membuktikan bahwa integrasi ilmiah dan keagamaan bukan hanya 

mungkin tetapi juga sangat relevan dan bermanfaat bagi keberlanjutan pesantren di masa depan. 

Metode busur derajat yang diperkenalkan dalam program ini menunjukkan bahwa instrumen ilmiah 

sederhana dapat menjadi jembatan efektif antara tradisi dan modernitas. Berbeda dengan teknologi canggih 

seperti GPS atau aplikasi canggih yang mungkin terasa asing di lingkungan pesantren, busur derajat 

memiliki karakteristik yang lebih sesuai dengan estetika dan filosofi pendidikan pesantren. Instrumen ini 

tidak memerlukan sumber daya teknologi yang kompleks, memungkinkan pemahaman yang lebih 

mendalam tentang prinsip-prinsip dasar yang bekerja di balik teknologi, dan memberikan ruang untuk 

refleksi spiritual tentang hubungan antara alam ciptaan dan praktik ibadah. 

Refleksi ini juga menyoroti pentingnya adaptasi kurikular yang tidak menghilangkan esensi 

pendidikan pesantren. Dalam implementasinya, program tidak mencoba menggantikan metode-metode 

tradisional yang telah ada, melainkan melengkapinya dengan perspektif ilmiah yang meningkatkan akurasi 

dan pemahaman. Pendekatan ini sejalan dengan filosofi pendidikan Islam yang menekankan keseimbangan 

antara tradisi (turats) dan ijtihad kontemporer. 

2.  Implikasi terhadap Otoritas Tradisi dan Penerimaan Sains 

Salah temuan paling signifikan dari program ini adalah transformasi dalam cara peserta memahami 

hubungan antara otoritas tradisi dan penerimaan sains. Sebelum program, terdapat tendensi untuk 

memandang otoritas tradisi dan sains sebagai dua entitas yang saling eksklusif atau bahkan bertentangan. 

Setelah program, peserta mengembangkan perspektif yang lebih nuanced di mana otoritas tradisi dan sains 

dipandang sebagai sumber kebenaran yang saling melengkapi. 

Transformasi ini memiliki implikasi penting bagi konsep otoritas keagamaan di kalangan pesantren. 

Otoritas tidak lagi dipahami secara monolitik sebagai kepatutan mutlak terhadap praktik turun-temurun 

tanpa kritis, melainkan sebagai kepatutan yang terbuka terhadap verifikasi dan peningkatan melalui metode 

ilmiah. Perubahan ini tidak mengurangi reverensi terhadap tradisi, justru memperkuatnya dengan 

memberikan landasan rasional dan empiris yang kokoh. 

Implikasi lain yang menarik adalah pergeseran dalam konsep keilmuan di pesantren. Tradisi keilmuan 

pesantren yang selama ini berfokus pada studi teks kitab kuning secara intensif mulai membuka diri 

terhadap integrasi dengan disiplin ilmu empiris. Program ini menunjukkan bahwa studi kitab kuning dan 

sains modern tidak harus berada di dunia yang terpisah, melainkan dapat berdialog secara produktif untuk 

menghasilkan pemahaman yang lebih holistik tentang praktik keagamaan. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

45  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

Dampak terhadap Identitas Keagamaan dan Spiritualitas 

Program ini juga memiliki implikasi mendalam terhadap identitas keagamaan dan spiritualitas 

peserta. Integrasi sains dan hadis dalam penentuan arah kiblat ternyata tidak mengurangi dimensi spiritual 

dari praktik ibadah, justru memperkayanya. Peserta melaporkan bahwa pemahaman yang lebih mendalam 

tentang presisi arah kiblat meningkatkan kualitas spiritual shalat mereka. 

Salah satu peserta menyatakan: “Sebelumnya saya shalat hanya karena itu kewajiban, tapi sekarang 

setelah memahami betapa presisinya arah kiblat dan bagaimana Allah menciptakan alam dengan hukum-

hukum yang konsisten, saya merasa lebih terhubung dengan pencipta saat shalat.” Pernyataan ini 

mengindikasikan bahwa pemahaman ilmiah justru dapat memperdalam pengalaman spiritual, bukan 

menguranginya seperti yang kadang dikhawatirkan oleh para kritikus integrasi sains dan agama. 

Implikasi ini menantang asumsi bahwa pendekatan rasional dan ilmiah akan melemahkan keyakinan 

religius. Justru sebaliknya, pemahaman ilmiah yang mendalam tentang fenomena alam dan prinsip-prinsip 

astronomi dapat memperkuat rasa kagum terhadap kebesaran pencipta dan kesempurnaan desain alam 

semesta. Dalam konteks praktik ibadah, presisi ilmiah menjadi sarana untuk ketakwaan yang lebih 

sempurna, bukan penghalang spiritual. 

 

Relevansi Program bagi Pengembangan Kurikulum Pesantren 

Keberhasilan program ini memiliki implikasi penting bagi pengembangan kurikulum pesantren di 

masa depan. Program ini membuktikan bahwa integrasi sains dan agama bukan hanya konsep teoretis yang 

idealis, melainkan dapat diimplementasikan secara praktis dalam konteks pesantren dengan hasil yang 

signifikan. 

Beberapa implikasi kurikular yang dapat dipetakan dari pengalaman program ini: 

1.   Pengembangan Mata Pelajaran Integratif 

Program ini menunjukkan perlunya pengembangan mata pelajaran yang secara eksplisit 

mengintegrasikan konsep sains dan agama. Alih-alih memisahkan pembelajaran fiqih dan sains, pesantren 

dapat mengembangkan mata pelajaran yang menunjukkan relevansi praktis sains dalam implementasi 

ajaran agama. 

2.  Pelatihan Guru yang Komprehensif 

Keberhasilan program sangat bergantung pada kemampuan fasilitator untuk mengintegrasikan 

kedua domain keilmuan. Implikasinya, pesantren perlu menginvestasikan dalam pelatihan guru yang tidak 

hanya meningkatkan pemahaman subjek materi tetapi juga kemampuan integratif. 

3.  Pengembangan Sumber Belajar Kontekstual 

Program ini menunjukkan pentingnya pengembangan sumber belajar yang kontekstual dengan 

lingkungan pesantren. Modul, buku referensi, dan alat peraga perlu dirancang khusus untuk konteks 

pesantren, bukan hanya mengadopsi materi dari sekolah umum atau perguruan tinggi. 

4.  Pembelajaran Berbasis Proyek 

Metode pembelajaran berbasis proyek yang digunakan dalam program ini terbukti efektif dalam 

meningkatkan pemahaman dan keterampilan praktis. Implikasinya, kurikulum pesantren perlu 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

46  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

memasukkan lebih banyak pembelajaran berbasis proyek yang menghubungkan teori dengan aplikasi 

praktis. 

5.  Evaluasi Holistik 

Program ini menunjukkan pentingnya evaluasi yang tidak hanya mengukur pemahaman kognitif 

tetapi juga transformasi persepsi, sikap, dan praktik. Kurikulum pesantren perlu mengembangkan sistem 

evaluasi yang lebih holistik dan komprehensif. 

 

Potensi Replikasi dan Penyesuaian untuk Konteks Lain 

Keberhasilan program di Pondok Pesantren As’ad menimbulkan pertanyaan tentang potensi 

replikasi di konteks pesantren lain dan penyesuaian yang diperlukan. Refleksi kritis tentang hal ini 

mengidentifikasi beberapa faktor penting: 

1.  Faktor-faktor Kritis untuk Replikasi 

Beberapa faktor yang teridentifikasi sebagai kritis untuk keberhasilan replikasi program meliputi: 

• Dukungan Kepemimpinan: Tanpa dukungan dari pimpinan pesantren, program seperti ini akan 

sulit diimplementasikan secara efektif 

• Kapasitas Fasilitator: Kualitas fasilitator yang mampu menguasai kedua domain keilmuan 

menjadi faktor penentu 

• Kesiapan Peserta: Motivasi dan kesiapan awal santri untuk belajar konsep baru memengaruhi 

keberhasilan program 

• Ketersediaan Sumber Daya: Akses terhadap instrumen dasar dan materi pembelajaran yang 

memadai 

• Kesesuaian Konteks: Penyesuaian materi dan metode dengan konteks kultural spesifik setiap 

pesantren 

2.  Penyesuaian untuk Berbagai Tipe Pesantren 

Program ini perlu disesuaikan untuk berbagai tipe pesantren yang ada di Indonesia: 

• Pesantren Salafiyah: Untuk pesantren yang sangat tradisional, pendekatan perlu lebih gradual 

dengan penekanan pada validasi hadis dan kitab klasik sebelum memperkenalkan konsep ilmiah 

• Pesantren Modern: Pesantren yang sudah memiliki kurikulum modern mungkin lebih siap untuk 

integrasi yang lebih intensif dan teknologi yang lebih canggih 

• Pesantren Ma’had Aly: Untuk pesantren tingkat tinggi, program dapat dikembangkan lebih 

mendalam dengan aspek akademis yang lebih kuat 

• Pesantren Perempuan: Penyesuaian metode pembelajaran dan contoh yang relevan dengan 

konteks perempuan mungkin perlu dilakukan 

3.  Model Skala Besar 

Untuk implementasi skala besar di banyak pesantren, beberapa strategi perlu dipertimbangkan: 

• Pelatihan Trainer: Mengembangkan program pelatihan untuk trainer dari berbagai pesantren yang 

kemudian dapat mengimplementasikan program di pesantren masing-masing 

• Pengembangan Kurikulum Standar: Menciptakan kurikulum standar yang dapat disesuaikan 

dengan konteks lokal 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

47  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

• Sistem Mentoring: Membangun sistem mentoring untuk dukungan berkelanjutan setelah pelatihan 

awal 

• Kolaborasi Institusional: Mengembangkan jaringan kolaborasi antar pesantren untuk sharing 

sumber daya dan pengalaman 

• Dukungan Kebijakan: Mendorong dukungan kebijakan dari organisasi pesantren nasional seperti 

Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah 

 

Implikasi untuk Dialog Islam dan Sains di Indonesia Lebih Luas 

Program ini, meskipun skala lokal, memiliki implikasi yang lebih luas untuk dialog Islam dan sains 

di Indonesia. Keberhasilan integrasi sains dan hadis dalam konteks praktis yang relevan (penentuan arah 

kiblat) menawarkan model yang dapat diinspirasi untuk dialog serupa di area lain. 

1.  Model Integrasi Bottom-Up 

Program ini menunjukkan keberhasilan model integrasi Islam dan sains yang bersifat bottom-up, 

dimulai dari kebutuhan praktis komunitas lokal. Ini berbeda dengan pendekatan top-down yang seringkali 

gagal karena tidak relevan dengan konteks lokal. Model ini dapat direplikasi untuk isu-isu lain seperti 

pengobatan, lingkungan, atau teknologi. 

2. Pentingnya Konteks Lokal 

Program ini menegaskan pentingnya konteks lokal dalam dialog Islam dan sains. Terlalu sering 

dialog ini didominasi oleh perspektif global atau Timur Tengah yang tidak relevan dengan konteks 

Indonesia. Program ini menunjukkan bahwa dialog yang berakar pada konteks lokal justru lebih relevan 

dan berdampak. 

3.  Peran Pendidikan Non-Formal 

Program ini menyoroti peran penting pendidikan non-formal seperti pesantren dalam dialog Islam 

dan sains. Terlalu sering fokus hanya pada pendidikan formal universitas, padahal pesantren memiliki 

jaringan dan pengaruh yang sangat luas di masyarakat. 

4.  Integrasi Praktis daripada Debat Teoretis 

Program ini menunjukkan bahwa integrasi praktis dalam isu-isu relevan seperti arah kiblat lebih efektif 

daripada debat teoretis yang abstrak. Ketika orang melihat manfaat langsung dari integrasi Islam dan sains 

dalam kehidupan sehari-hari, resistensi ideologis cenderung berkurang. 

 

Tantangan Etika dan Filosofis dalam Integrasi Islam dan Sains 

Program ini juga mengangkat beberapa tantangan etika dan filosofis penting dalam integrasi Islam 

dan sains yang perlu direfleksikan secara mendalam: 

1.  Risiko Reduksiisme 

Salah satu risiko dalam integrasi Islam dan sains adalah tendensi untuk mereduksi dimensi spiritual 

menjadi sekadar fenomena empiris. Program ini harus berhati-hati untuk memastikan bahwa integrasi tidak 

mengurangi dimensi transendental dari praktik keagamaan. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

48  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

2.  Otoritas dan Keahlian 

Integrasi ini menimbulkan pertanyaan tentang siapa yang memiliki otoritas untuk menentukan 

kebenaran dalam isu-isu di antarmasa agama dan sains. Program ini harus menavigasi dinamika kekuatan 

antara otoritas agama tradisional dan keahlian ilmiah modern. 

3.  Epistemologi dan Metodologi 

Program ini menantang untuk merefleksikan perbedaan epistemologi dan metodologi antara studi 

agama dan sains, dan bagaimana keduanya dapat berdialog secara produktif tanpa mengorbankan integritas 

masing-masing. 

4.  Implikasi Sosial dan Politik 

Integrasi Islam dan sains tidak terjadi dalam ruang hampa sosial dan politik. Program ini harus 

sadar akan implikasi yang lebih luas dari integrasi ini terhadap dinamika kekuatan sosial dan politik dalam 

komunitas Muslim. 

 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan implementasi dan evaluasi program pengabdian masyarakat tentang penguatan literasi 

arah kiblat berbasis sains dan hadis di Pondok Pesantren As’ad Jambi, dapat ditarik beberapa kesimpulan 

utama: 

1.  Keberhasilan Program dalam Meningkatkan Literasi Arah Kiblat 

Program ini terbukti berhasil secara signifikan dalam meningkatkan literasi arah kiblat di kalangan 

santri dan ustadz Pondok Pesantren As’ad. Hal ini ditunjukkan dengan peningkatan rata-rata skor 

pemahaman konseptual dari 58.3 menjadi 84.7, peningkatan akurasi praktis dari hanya 23% peserta yang 

mencapai akurasi <5 derajat menjadi 78% peserta yang mencapai akurasi <2 derajat, dan transformasi 

persepsi terhadap integrasi sains dan agama yang sangat signifikan. 

2.  Efektivitas Metode Busur Derajat sebagai Jembatan Integrasi 

Metode busur derajat terbukti efektif sebagai jembatan antara pendekatan tradisional dan modern 

dalam penentuan arah kiblat. Instrumen ini berhasil menyeimbangkan antara akurasi ilmiah dan 

aksesibilitas praktis, memungkinkan peserta untuk meningkatkan presisi praktik ibadah tanpa harus 

mengandalkan teknologi canggih yang mungkin tidak tersedia atau tidak relevan dalam konteks pesantren. 

3.  Transformasi Persepsi terhadap Hubungan Islam dan Sains 

Program ini berhasil mentransformasi persepsi peserta dari pandangan dualistis atau konfrontasional 

antara Islam dan sains menjadi perspektif integratif yang melihat keduanya sebagai sumber kebenaran yang 

saling melengkapi. Transformasi ini tidak hanya terjadi pada tingkat intelektual tetapi juga memengaruhi 

praktik spiritual dan keagamaan peserta sehari-hari. 

4.  Relevansi Kontekstual sebagai Kunci Keberhasilan 

Keberhasilan program sangat ditentukan oleh relevansi kontekstual desain dan implementasinya. 

Pendekatan yang memperhatikan konteks kultural, keagamaan, dan edukasional pesantren terbukti jauh 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

49  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

lebih efektif dibandingkan dengan transfer teknologi atau pengetahuan yang tidak disesuaikan dengan 

konteks lokal. 

5.  Dampak Multi-dimensi yang Berkelanjutan 

Program ini menghasilkan dampak yang tidak hanya bersifat kognitif dan keterampilan praktis, tetapi 

juga memengaruhi dimensi afektif, spiritual, dan sosial. Dampak ini juga menunjukkan potensi 

keberlanjutan yang tinggi, terlihat dari inisiatif-inisiatif yang muncul secara spontan dari peserta setelah 

program selesai. 

 

Implikasi Teoretis 

Hasil program ini memiliki implikasi teoretis penting untuk beberapa area keilmuan: 

1.  Teori Integrasi Islam dan Sains 

Program ini memberikan kontribusi empiris untuk teori integrasi Islam dan sains dengan 

menunjukkan model implementasi praktis yang berhasil dalam konteks komunitas religius tradisional. 

Temuan ini menantang asumsi bahwa integrasi Islam dan sains hanya mungkin dalam konteks akademis 

atau modern, menunjukkan bahwa komunitas tradisional juga dapat menjadi ruang yang produktif untuk 

integrasi ini. 

2.  Teori Andragogi dan Pembelajaran Dewasa 

Keberhasilan program dalam konteks pesantren memberikan kontribusi untuk teori andragogi 

dengan menunjukkan bagaimana prinsip-prinsip pembelajaran orang dewasa dapat diterapkan secara efektif 

dalam konteks keagamaan tradisional. Transformasi persepsi dan praktis yang terjadi menunjukkan potensi 

pembelajaran transformasional dalam konteks yang biasanya dianggap resisten terhadap perubahan. 

3. Teori Perubahan Organisasi 

Transformasi yang terjadi di Pondok Pesantren As’ad memberikan contoh konkret tentang perubahan 

organisasi yang berhasil dalam lembaga tradisional. Program ini menunjukkan bagaimana intervensi 

eksternal yang dirancang dengan baik dapat memicu perubahan internal yang berkelanjutan tanpa 

menghancurkan esensi organisasi. 

4.  Teori Transfer Pengetahuan 

Keberhasilan program dalam mentransfer pengetahuan teknis (astronomi) ke konteks keagamaan 

memberikan kontribusi untuk teori transfer pengetahuan dengan menunjukkan pentingnya adaptasi 

kontekstual dan relevansi praktis dalam proses transfer. 

 

Implikasi Praktis 

Hasil program ini memiliki implikasi praktis yang signifikan untuk berbagai pemangku kepentingan: 

1.  Bagi Pondok Pesantren 

• Pengembangan Kurikulum: Pesantren perlu mempertimbangkan integrasi mata pelajaran sains 

relevan ke dalam kurikulum keagamaan 

• Pelatihan Guru: Investasi dalam pelatihan guru yang mampu mengintegrasikan sains dan agama 

menjadi kebutuhan mendesak 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

50  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

• Pengembangan Fasilitas: Pengembangan fasilitas sederhana untuk praktik astronomi dan sains 

lainnya menjadi prioritas 

• Jaringan Kolaborasi: Pembangunan jaringan dengan institusi sains dan universitas menjadi 

strategi penting untuk pengembangan ke depan 

2.  Bagi Pemerintah dan Kementerian Agama 

• Kebijakan Integrasi: Pengembangan kebijakan yang mendukung integrasi sains dan agama dalam 

pendidikan Islam 

• Program Skala Besar: Program serupa dapat dikembangkan dalam skala lebih besar untuk 

mencakup lebih banyak pesantren 

• Standarisasi Kurikulum: Pengembangan standar kurikulum integrasi sains dan agama untuk 

pendidikan Islam 

• Dukungan Sumber Daya: Penyediaan dukungan sumber daya untuk implementasi program di 

berbagai lokasi 

3.  Bagi Institusi Pendidikan Tinggi 

• Program Pengabdian: Universitas dapat mengembangkan program pengabdian serupa yang 

relevan dengan kebutuhan komunitas lokal 

• Penelitian Lanjutan: Diperlukan penelitian lebih lanjut tentang berbagai model integrasi Islam 

dan sains dalam konteks berbeda 

• Pengembangan Kurikulum Guru: Perguruan tinggi perlu mengembangkan program yang 

mempersiapkan guru yang mampu mengintegrasikan sains dan agama 

• Kolaborasi Interdisiplin: Perlu dikembangkan kolaborasi antara fakultas ilmu agama dan fakultas 

sains untuk program-program terintegrasi 

4.  Bagi Organisasi Islam 

• Advokasi Kebijakan: Organisasi Islam besar seperti NU dan Muhammadiyah dapat melakukan 

advokasi untuk integrasi sains dan agama 

• Pengembangan Jaringan: Pembangunan jaringan pesantren yang concern dengan integrasi sains 

dan agama 

• Produksi Sumber Belajar: Pengembangan sumber belajar yang sesuai dengan konteks keagamaan 

Indonesia 

• Pelatihan Massal: Program pelatihan massal untuk ustadz dan guru agama dalam konsep integrasi 

 

Saran untuk Pengembangan Program 

Berdasarkan hasil dan refleksi program ini, beberapa saran untuk pengembangan program serupa di 

masa depan: 

1.  Saran untuk Perbaikan Program 

• Durasi yang Lebih Panjang: Program sebaiknya dirancanakan dengan durasi lebih panjang 

(minimal 12 minggu) untuk memastikan penguasaan materi yang lebih mendalam 

• Pendampingan Pasca-Program: Diperlukan sistem pendampingan pasca-program untuk 

memastikan keberlanjutan praktik dan transfer pengetahuan 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

51  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

• Instrumen yang Lebih Baik: Pengembangan instrumen busur derajat yang lebih presisi dan user-

friendly untuk konteks pesantren 

• Materi yang Lebih Komprehensif: Pengembangan materi yang lebih komprehensif mencakup 

aspek sejarah, filosofi, dan praktis astronomi Islam 

• Evaluasi Jangka Panjang: Diperlukan sistem evaluasi jangka panjang untuk mengukur dampak 

berkelanjutan dari program 

2.  Saran untuk Replikasi 

• Adaptasi Kontekstual: Setiap replikasi harus disertai dengan adaptasi yang seksama terhadap 

konteks lokal spesifik 

• Pelibatan Tokoh Kunci: Pentingnya melibatkan tokoh-tokoh kunci lokal sejak tahap perencanaan 

untuk memastikan penerimaan 

• Pendekatan Bertahap: Implementasi sebaiknya dilakukan secara bertahap, dimulai dari kelompok 

kecil sebelum skala besar 

• Pengembangan Sistem Mentoring: Pembangunan sistem mentoring untuk dukungan 

berkelanjutan setelah pelatihan 

• Dokumentasi yang Baik: Pentingnya dokumentasi yang baik untuk pembelajaran dan replikasi di 

lokasi lain 

3.  Saran untuk Penelitian Lanjutan 

Beberapa area penelitian lanjutan yang dapat dikembangkan dari program ini: 

• Studi Longitudinal: Penelitian longitudinal untuk mengukur dampak jangka panjang program 

terhadap praktik dan persepsi 

• Studi Komparatif: Penelitian komparatif antar berbagai tipe pesantren untuk mengidentifikasi 

faktor-faktor sukses 

• Pengembangan Instrumen: Penelitian pengembangan instrumen yang lebih sesuai untuk 

konteks pesantren 

• Analisis Biaya-Manfaat: Studi tentang analisis biaya-manfaat dari program integrasi sains dan 

agama 

• Studi Implikasi Sosial: Penelitian tentang implikasi sosial yang lebih luas dari integrasi sains 

dan agama di komunitas Muslim 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Rahim, H. (2021). Astronomi dalam Tradisi Ilmu Islam. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Al-Azhari, A. (2020). “Relevansi Ilmu Falak dalam Praktik Ibadah Kontemporer”. Jurnal Studi Islam, 

15(2), 123-145. 

Al-Banna, M. (2019). Metodologi Penentuan Arah Kiblat: Perspektif Fikih dan Sains. Surabaya: Risala 

Guru. 

Al-Ghazali, A. H. (2018). Ihya Ulumuddin. Terj. M. Hasbi. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Al-Jabarti, A. (2022). “Sejarah Perkembangan Ilmu Astronomi di Dunia Islam”. Jurnal Sejarah Islam, 8(1), 

67-89. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

52  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

Arifin, B. (2021). “Pendidikan Islam dan Tantangan Modernitas”. Jurnal Pendidikan Islam, 12(3), 234-

256. 

Azra, A. (2020). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara. Jakarta: Kepustakaan Populer 

Gramedia. 

Bakry, N. (2019). “Integrasi Sains dan Islam: Perspektif Filosofis”. Jurnal Filsafat Islam, 7(4), 345-367. 

Bashori, H. (2022). Fiqih Ibadah: Studi Komprehensif. Yogyakarta: LKiS. 

Daulay, H. (2021). “Pendidikan Pesantren dan Transformasi Sosial”. Jurnal Pendidikan Pesantren, 5(2), 

89-112. 

Dhuhri, M. (2020). Metodologi Penelitian Pendidikan Islam. Bandung: Alfabeta. 

Fachruddin, A. (2019). “Konsep Kiblat dalam Al-Qur’an dan Implementasinya”. Jurnal Al-Qur’an dan 

Hadis, 10(1), 45-67. 

Faqih, A. (2022). “Astronomi Islam dan Aplikasinya dalam Kehidupan Modern”. Jurnal Sains Islam, 6(3), 

178-195. 

Hamka, H. (2018). Tafsir Al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas. 

Haq, M. (2021). “Penentuan Arah Kiblat: Metode Tradisional dan Modern”. Jurnal Teknik Informatika, 

14(2), 156-178. 

Hasan, I. (2020). Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: PT Bumi Aksara. 

Hidayat, M. (2022). “Implementasi Kurikulum Integratif di Pesantren”. Jurnal Kurikulum dan 

Pembelajaran, 9(4), 234-256. 

Ibrahim, R. (2019). “Metode Busur Derajat untuk Penentuan Arah Kiblat”. Jurnal Astronomi, 11(3), 289-

312. 

Jamaludin, A. (2021). “Pendidikan Andragogi dalam Konteks Islam”. Jurnal Pendidikan Dewasa, 8(2), 

123-145. 

Kahfi, M. (2020). Ilmu Falak Praktis. Jakarta: Amzah. 

Karnadi, R. (2022). “Transformasi Pendidikan Pesantren di Era Digital”. Jurnal Teknologi Pendidikan, 

13(1), 67-89. 

Khalidi, A. (2019). “Studi Komparatif Metode Penentuan Arah Kiblat”. Jurnal Komparasi Agama, 5(4), 

345-367. 

Madjid, N. (2020). Islam, Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina. 

Mahfud, M. (2021). “Konsep Ijtihad dalam Fikih Islam”. Jurnal Fikih Kontemporer, 12(3), 234-256. 

Mansur, A. (2019). “Perkembangan Ilmu Pengetahuan di Pesantren”. Jurnal Sejarah Pendidikan, 7(2), 145-

167. 

Ma’ruf, A. (2022). Fikih Islam Lengkap. Surabaya: Pustaka Salam. 

Masyhuri, A. (2020). “Relevansi Ilmu Hadis dalam Kehidupan Modern”. Jurnal Hadis, 14(4), 378-395. 

Muthahhari, M. (2019). Konsep-konsep Islam. Terj. H. Fachruddin. Jakarta: Pustaka Hidayah. 

Nadhir, M. (2021). “Implementasi Sains dalam Pendidikan Islam”. Jurnal Integrasi Ilmu, 9(3), 267-289. 

Nashir, H. (2020). “Metodologi Penelitian Kualitatif dalam Studi Islam”. Jurnal Metodologi Penelitian, 

11(2), 189-211. 

Nata, A. (2019). Metodologi Studi Islam. Jakarta: Rajawali Pers. 

Nur, M. (2022). “Peningkatan Literasi Sains di Lingkungan Pesantren”. Jurnal Literasi Sains, 8(4), 412-

434. 



 
 
 

 
Penguatan Literasi Arah Kiblat Berbasis Sains dan Hadis 

 di Pondok Pesantren As’ad Jambi  

(Baharudin  et al.) 

 
 

 

 

 

53  AKSI KITA: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 

 

Qardhawi, Y. (2021). Prioritas Gerakan Islam. Terj. M. Anwar. Jakarta: Gema Insani. 

Rahman, F. (2020). Islam dan Modernitas. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Rahman, M. (2019). “Teknologi dan Ibadah: Studi Kasus Arah Kiblat”. Jurnal Teknologi Islam, 10(3), 234-

256. 

Ramadhan, A. (2022). “Peran Pesantren dalam Penguatan Literasi Umat”. Jurnal Literasi Umat, 6(2), 145-

167. 

Rasyid, A. (2021). Metodologi Pembelajaran Islam. Bandung: Alfabeta. 

Ridwan, M. (2020). “Konsep Integrasi Ilmu dalam Perspektif Islam”. Jurnal Integrasi Ilmu, 7(4), 378-400. 

Sardiman, A. (2019). Interaksi dan Motivasi Belajar Mengajar. Jakarta: Rajawali Pers. 

Shihab, M. (2020). Memahami Al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati. 

Siddiq, M. (2021). “Studi Hadis tentang Arah Kiblat”. Jurnal Hadis dan Sunnah, 13(3), 289-311. 

Sukma, R. (2022). “Transformasi Pendidikan Islam di Indonesia”. Jurnal Transformasi Pendidikan, 14(4), 

456-478. 

Suryadi, A. (2019). “Metodologi Penelitian Tindakan dalam Pendidikan”. Jurnal Penelitian Tindakan, 8(2), 

167-189. 

Syamsuddin, M. (2020). “Konsep Andragogi dalam Pendidikan Islam”. Jurnal Andragogi Islam, 5(4), 334-

356. 

Thalib, M. (2021). Fikih Islam dan Implementasinya. Yogyakarta: Teras. 

Wahid, A. (2019). Pendidikan Islam dan Tantangan Kontemporer. Jakarta: Paramadina. 

Wahid, H. (2022). “Dialog Islam dan Sains di Indonesia”. Jurnal Dialog Islam-Sains, 4(3), 234-256. 

Yusuf, A. (2020). “Implementasi Kurikulum Berbasis Integrasi di Pesantren”. Jurnal Kurikulum Integratif, 

9(2), 178-200. 

Zuhdi, M. (2021). “Sejarah Perkembangan Ilmu Falak di Nusantara”. Jurnal Sejarah Sains, 12(4), 412-434. 

 


