'@“"OPE"' Ekopedia: Jurnal limiah Ekonomi

elSSN 3089-8374 & pISSN 3090-1022

Vol. 1, No. 4 Tahun 2025

/@
-
2 il
%{ Tl 7 doi.org/10.63822/beheyx57
“ppan® Hal. 3639-3653

Nom o‘A

Beranda Jurnal https://indojurnal.com/index.php/ekopedia

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia:
Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial

Dewi Rahmawati !, Sari Efriliyanti?, Dewi Ratnasari®, Encep Bahru Jaman?,
Nurul Fadilla®
Prodi Hukum Ekonomi Syariah, Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Salatiga, Indonesia 1-234°

*Email Korespodensi: dewirahmawati@uinsalatiga.ac.id

Diterima: 05-12-2025 | Disetujui: 15-12-2022 | Diterbitkan: 30-12-2025

ABSTRACT

This study examines the dynamics of resistance to halal tourism in Indonesia, focusing on aspects of legal certainty
and social harmony. Although Indonesia has gained global recognition through the Global Muslim Travel Index
(GMTI) 2023-2024 as the world’s best Muslim-friendly tourism destination, the domestic implementation of halal
tourism has faced resistance in several regions, including Bali, Labuan Bajo (East Nusa Tenggara), and Lake Toba
(North Sumatra). Such opposition generally stems from misunderstandings about the essence of halal tourism,
which is often perceived as religiously exclusive, as well as from a legal vacuum (recht vacuum) that leaves its
implementation unregulated in a comprehensive manner. This research employs a qualitative method with a
normative juridical approach, utilizing library research based on legislation, academic journals, and GMTI
reports. The findings indicate that the absence of specific regulations has led to legal uncertainty and potential
social disharmony within Indonesia’s multicultural society. Therefore, a national regulation that is inclusive and
contextual is urgently needed to provide a clear legal foundation, ensure legal certainty for tourism stakeholders,
and maintain social harmony within the framework of Indonesia’s diversity.

Keywords: Halal Tourism, Legal Certainty, Social Harmony, Legal Vacuum.

ABSTRAK

Penelitian ini membahas dinamika penolakan terhadap pariwisata halal di Indonesia dengan fokus pada aspek
kepastian hukum dan harmonisasi sosial. Meskipun Indonesia memperoleh pengakuan global melalui Global
Muslim Travel Index (GMTI) 2023-2024 sebagai destinasi wisata ramah Muslim terbaik di dunia, implementasi
pariwisata halal di dalam negeri justru menimbulkan resistensi di beberapa daerah seperti Bali, Labuan Bajo (Nusa
Tenggara Timur), dan Danau Toba (Sumatera Utara). Penolakan tersebut umumnya dilandasi oleh kesalahpahaman
terhadap substansi pariwisata halal yang dianggap eksklusif secara agama serta adanya kekosongan hukum (recht
vacuum) yang mengatur penyelenggaraannya secara komprehensif. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif
dengan pendekatan yuridis normatif, melalui studi kepustakaan terhadap peraturan perundang-undangan, jurnal
ilmiah, dan laporan GMTI. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ketiadaan regulasi khusus menyebabkan
ketidakpastian hukum dan potensi disharmoni sosial di masyarakat multikultural. Oleh karena itu, dibutuhkan
regulasi nasional yang inklusif dan kontekstual untuk memberikan dasar hukum yang jelas, menjamin kepastian
hukum bagi pelaku industri pariwisata, serta menjaga keharmonisan sosial dalam kerangka keberagaman bangsa
Indonesia.

Katakunci: Pariwisata Halal, Kepastian Hukum, Kekosongan Hukum.

Publohed by:

L )
phdo‘{mz*-..iz;:'eg 3639


mailto:dewirahmawati@uinsalatiga.ac.id

+OFPF,
S A eSIN3089-8374 & pISN3090-1022
) nil H

ks
{'lem\e*

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Dewi Rahmawati, Sari Efriliyanti, Dewi Ratnasari, Encep Bahru Jaman, & Nurul Fadilla. (2025). Dinamika
Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial. Ekopedia: Jurnal

limiah Ekonomi, 14), 3639-3653. https://doi.org/10.63822/beheyx57

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3640



OPEy
‘0\‘ ¢

& / v elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

PENDAHULUAN

Pariwisata merupakan sektor strategis yang berkontribusi besar terhadap pertumbuhan ekonomi
nasional. Pengembangan pariwisata halal menjadi langkah potensial untuk memperkuat kepercayaan
sekaligus meningkatkan jumlah wisatawan Muslim, baik domestik maupun mancanegara seperti dari
Malaysia, Brunei Darussalam, dan negara-negara Timur Tengah. Berdasarkan kajian Comittee for
Commercial and Economic Cooperation (COMCEC) asal Turki, terdapat tiga elemen utama dalam
pengembangan pariwisata halal, yaitu enam kebutuhan dasar wisatawan, aspek peningkatan keimanan, serta
keseimbangan antara permintaan dan penawaran halal. Adapun enam kebutuhan dasar tersebut mencakup
ketersediaan makanan dan minuman halal, fasilitas ibadah, penggunaan toilet berbasis air, serta pelayanan
dan sarana rekreasi yang menjamin privasi wisatawan Muslim.

Ketika membahas pariwisata halal, penting dipahami bahwa konsep ini tidak dimaksudkan untuk
membatasi wisatawan non-Muslim, melainkan untuk memastikan bahwa kebutuhan wisatawan Muslim
dapat terpenuhi dengan baik. Artinya, destinasi atau layanan yang berlabel halal tetap dapat dinikmati oleh
semua wisatawan, baik Muslim maupun non-Muslim, karena prinsip utamanya adalah jaminan kebersihan,
keamanan, dan kenyamanan. Sebaliknya, apabila suatu layanan tidak memenuhi standar halal, maka
wisatawan Muslim akan memiliki keterbatasan dalam menggunakannya. Oleh karena itu, pendekatan
terhadap pariwisata halal seharusnya dilakukan dengan cara pandang bisnis yang inklusif, bukan semata-
mata dari sudut pandang agama. Pendekatan ini akan memperluas peluang ekonomi sekaligus menarik
minat wisatawan Muslim dari dalam negeri, kawasan Asia Tenggara, hingga Timur Tengah, agar merasa
lebih nyaman dan tertarik berwisata ke Indonesia (Nasution, et.al. 2022).

Menurut laporan Global Muslim Travel Index (GMTI) 2023-2024 yang diterbitkan oleh
Mastercard-CrescentRating, Indonesia berhasil mempertahankan posisinya sebagai destinasi wisata ramah
Muslim terbaik di dunia, bersama Malaysia. Pada tahun 2023, Indonesia meraih skor 73 dari 100, sedangkan
pada tahun 2024 meningkat menjadi 76, mengungguli Arab Saudi dan Turki. Pengakuan ini menunjukkan
bahwa Indonesia telah diakui secara global atas keberhasilannya menyediakan fasilitas dan layanan ramah
Muslim mulai dari ketersediaan makanan halal, tempat ibadah, hingga akomodasi yang memenuhi standar
kenyamanan wisatawan Muslim. Penilaian GMTI sendiri didasarkan pada empat pilar utama, yaitu Access,
Communications, Environment, dan Services (ACES), di mana Indonesia menunjukkan performa kuat pada
aspek layanan dan promosi pariwisata halal. Prestasi ini menegaskan bahwa Indonesia memiliki daya saing
tinggi dalam industri pariwisata halal global, sekaligus membuka peluang besar untuk memperkuat posisi
sebagai pusat destinasi Muslim-friendly tourism dunia (Mastercard-CrescentRating, 2024). Capaian ini
menunjukkan bahwa Indonesia memiliki daya tarik dan kesiapan yang tinggi dalam mengembangkan sektor
pariwisata halal. Namun, realitas di lapangan memperlihatkan adanya kontradiksi sosial berupa penolakan
dari sebagian masyarakat di beberapa daerah terhadap label “halal tourism”. Penolakan tersebut umumnya
didasari oleh kekhawatiran akan adanya eksklusivitas agama dan potensi diskriminasi terhadap kelompok
non-muslim, padahal secara substansi konsep pariwisata halal tidak bersifat eksklusif, melainkan inklusif
dan universal.

Meskipun Indonesia meraih pengakuan global sebagai destinasi wisata ramah Muslim terbaik,
implementasi pariwisata halal di dalam negeri justru menghadapi berbagai bentuk penolakan di sejumlah
daerah. Penolakan ini muncul, antara lain, di Bali, Labuan Bajo, dan Danau Toba, di mana sebagian
masyarakat dan pelaku pariwisata lokal menilai konsep pariwisata halal berpotensi menimbulkan kesan

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3641



OPEy
‘0\‘ ¢

P

& / & elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

eksklusivitas agama serta bertentangan dengan karakter multikultural dan toleransi daerah tersebut
(Makhrus dan Bahiej, 2020). Di beberapa kasus, istilah “halal” dianggap memunculkan kekhawatiran
terhadap islamisasi sektor pariwisata dan berpotensi mengurangi minat wisatawan non-Muslim (Junaidi,
2024). Padahal, secara substansial, pariwisata halal tidak dimaksudkan sebagai pembatasan bagi wisatawan,
melainkan sebagai penyediaan fasilitas ramah bagi wisatawan Muslim. Fenomena penolakan ini
mencerminkan adanya disparitas pemahaman dan kekosongan regulasi (recht vacuum) yang mengatur
penyelenggaraan pariwisata halal secara komprehensif, sehingga menimbulkan ketidakpastian hukum dan
potensi disharmoni sosial di tingkat lokal.

Sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, Indonesia memiliki potensi besar untuk
mengembangkan pariwisata halal yang inklusif dan berdaya saing global. Namun, keberhasilan pengakuan
internasional tersebut belum sepenuhnya diikuti oleh penerimaan dan pemahaman seragam di tingkat
domestik. Masih adanya penolakan di beberapa daerah menunjukkan perlunya pendekatan yang lebih
komprehensif melalui kebijakan dan regulasi yang jelas agar tidak menimbulkan kesalahpahaman dan
ketegangan sosial. Kekosongan hukum (recht vacuum) dalam penyelenggaraan pariwisata halal berdampak
pada lemahnya kepastian hukum dan harmonisasi sosial di masyarakat. Berdasarkan latar belakang tersebut,
artikel ini akan membahas: (1) bagaimana dinamika penolakan terhadap pariwisata halal di Indonesia? (2)
bagaimana implikasi kekosongan hukum terhadap kepastian hukum dan harmonisasi social? serta (3) apa
urgensi pembentukan regulasi penyelenggaraan pariwisata halal di Indonesia?

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan yuridis normative (Ulum, 2025),
yang bertujuan menganalisis penolakan pariwisata halal di Indonesia dari aspek hukum dan sosial. Data
dikumpulkan melalui studi kepustakaan dengan menelaah peraturan perundang-undangan, jurnal ilmiah,
laporan GMTI, dan sumber relevan lainnya. Analisis dilakukan secara deskriptif kualitatif untuk
menggambarkan dinamika penolakan, kekosongan hukum, serta urgensi pembentukan regulasi pariwisata
halal di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Dinamika Penolakan Pariwisata Halal
Penolakan pariwisata halal dimulai sejak tahun 2019, termasuk di Bali, destinasi Danau Toba di
Sumatera Utara, Labuan Bajo, Nusa Tenggara Timur. Di masing-masing lokasi, puncak penolakan muncul
secara bergantian dan terjadi pada bulan yang berbeda. Penolakan terjadi di Bali pada Februari 2019,
Labuhan Bajo pada Mei 2019, dan Danau Toba pada September 2019, menurut laporan di media sosial.
Dilihat dari lamanya penolakan wisata halal, yang terjadi selama periode kampanye, penetapan
hasil, dan perselisihan hasil hingga jelang pemilihan umum 2019 untuk pelantikan Presiden dan Wakil
Presiden. Penolakan wisata halal terjadi di daerah di mana banyak orang Muslim. Ini menunjukkan bahwa
ada konflik politik identitas di balik penolakan wisata halal. Hal ini juga di lihat dari seberapa besar konflik
identitas politik berdampak pada penolakan wisata halal di Indonesia. Sejak konsep wisata halal pertama
kali muncul pada tahun 2010, berbagai tanggapan dari akademisi muncul terkait perkembangan bisnis ini.

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3642



OPEy
‘0\‘ ¢

P

& / & elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

Sebagian orang tidak peduli dengan fakta bahwa wisata halal hanya mempromosikan keyakinan. Penolakan
terhadap gagasan pengembangan pariwisata halal di Bali muncul dari berbagai kalangan, terutama dari
komunitas lokal yang mayoritas beragama Hindu (Awalia, 2017). Beberapa wilayah yang menolak
penerapan pariwisata halal sebagai berikut:
Penolakan di Bali
Penolakan ini muncul dari pandangan bahwa ide pariwisata halal dianggap tidak sesuai
dengan identitas budaya, tradisi, dan prinsip toleransi yang sudah lama ada di Bali. Masyarakat
juga khawatir bahwa label "pariwisata halal" akan menimbulkan kesan eksklusif dan mengubah
citra Bali yang sudah lama dikenal sebagai destinasi wisata. Lokasi penolakan biasanya terletak di
daerah dengan basis masyarakat Hindu yang kuat seperti Denpasar, Badung, Gianyar, dan beberapa
tempat wisata populer lainnya. Masyarakat dan tokoh adat di daerah-daerah tersebut menolak
wisata halal karena dianggap tidak relevan dengan kondisi sosial dan budaya lokal. Mereka percaya
bahwa wisatawan Muslim yang datang ke Bali selama ini tidak mengalami kesulitan untuk
beribadah atau mendapatkan makanan halal. Oleh karena itu, mereka tidak melihat pengembangan
wisata halal sebagai kebutuhan mendesak untuk industri pariwisata Bali (Amirsya, 2019).
Penolakan di Nusa Tenggara Timur
Penelitian yang menyelidiki tanggapan masyarakat terhadap konsep branding pariwisata
berbasis agama, Labuan Bajo sering muncul sebagai salah satu destinasi pariwisata nasional yang
paling dicari. Menurut penelitian yang melihat bagaimana penduduk lokal melihat upaya untuk
membangun destinasi wisata berbasis halal, penolakan di Labuan Bajo lebih banyak terefleksi
dalam wacana publik, pernyataan pemangku kepentingan lokal, dan resistensi konseptual dari
perusahaan pariwisata yang khawatir tentang efek citra destinasi yang diberi label religius.
Khawatir bahwa label "halal" dapat menimbulkan kesan eksklusivitas dan mengubah narasi
pemasaran internasional yang selama ini menekankan keberagaman alam dan budaya Manggarai,
menurut penelitian yang menyelidiki persepsi penduduk lokal.
Selain itu, literatur menekankan bahwa penelitian akademik yang mempelajari aksi kolektif
di Labuan Bajo masih terbatas. Akibatnya, sebagian besar hasilnya bersifat kualitatif dan
bergantung pada wawancara dan analisis kebijakan. Ini menjadikan Labuan Bajo sebagai contoh
untuk studi komparatif tentang tempat wisata non-Muslim lainnya (Priyatmoko dan Maulana,
2022). Dalam konteks ini, penolakan di Labuan Bajo lebih sering muncul dalam bentuk pernyataan
resmi dari aktor pemerintahan lokal atau di forum diskusi stakeholder yang menolak label resmi
suatu ekspresi preventif yang bertujuan untuk memastikan bahwa merek destinasi tetap inklusif
(Midy, 2022).
Penolakan di Sumatera Utara
Penolakan terhadap pariwisata halal di Sumatra Utara yang terjadi Danau Toba
menunjukkan pola ekspresif dan kolektif, seperti demonstrasi publik, kampanye budaya, dan
tekanan sosial dari komunitas adat (Tarigan dan Basit, 2020). Menurut beberapa studi kasus dan
penelitian yang menyelidiki Danau Toba, komunitas Batak Toba menanggapi dengan keras ketika
pemerintah provinsi memberlakukan branding halal. Reaksi ini disebabkan oleh masalah identitas
budaya dan hubungan antara branding destinasi sebagai "halal" dan praktik adat, seperti tradisi
kuliner yang menggunakan bahan-bahan yang tidak halal (Sari, 2021). Secara khusus, ekspresi
Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3643



OPEy
‘0\‘ ¢

P

& / & elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

penolakan termasuk mengadakan demonstrasi kecil, memasang spanduk penolakan di area publik,

mengadakan festival budaya yang menegaskan tradisi kuliner lokal sebagai respons simbolik, dan

menolak "label” di media lokal karena dianggap dapat menimbulkan segregasi sosial dan menekan

praktik budaya lokal (Lubis, 2022).

Studi yang lebih mendalam menunjukkan bahwa penolakan di Danau Toba juga dipicu
oleh kekhawatiran ekonomi peternak dan pengusaha kuliner yang bergantung pada produk non-
halal khawatir kehilangan pasar. Selain itu, politisasi masalah oleh pihak-pihak politik lokal
meningkatkan persepsi ancaman budaya, yang membuat penolakan menjadi gerakan sosial yang
lebih mudah digerakkan (Hutapea, 2021). Selain itu, penelitian lapangan dan karya ilmiah mencatat
bahwa pembicaraan "halal" di Danau Toba sering dianggap sebagai upaya untuk mengharmoniskan
budaya, terutama di daerah dengan identitas etnis dan religius yang berbeda dari mayoritas Muslim
nasional (Tarigan dan Basit, 2020).

Penolakan terhadap pengembangan pariwisata halal di Bali berdasarkan alasan sosial dan kultural
yang kuat selain faktor ekonomi. Sejak tahun 1970-an, nilai-nilai Hindu dan filosofi Tri Hita Karana telah
membentuk identitas sosial budaya masyarakat Bali. Akibatnya, perdebatan tentang pengembangan wisata
halal dianggap berpotensi mengganggu pariwisata budaya Bali yang telah mapan serta dianggap tidak
sejalan dengan nilai-nilai religius dan adat Bali. Selain itu, budaya multikultural Bali telah lama
menekankan pentingnya toleransi, kebersamaan, dan kebebasan tanpa diskriminasi dalam kehidupan sosial.
Pariwisata syariah dianggap dapat menimbulkan perbedaan antara kelompok agama dan mengganggu
kesatuan sosial yang telah dibangun. Selain itu, penolakan juga didorong oleh upaya untuk
mempertahankan identitas etnis dan adat Hindu Bali. Ini dikenal sebagai semangat ajeg Bali, yang
merupakan sikap untuk melindungi budaya dari ancaman dari luar. Konferensi tentang wisata halal di Bali
bahkan dianggap sebagai bentuk hegemoni sosial-politik yang menguntungkan kelompok mayoritas. Ini
menyebabkan resistensi kultural dan kekhawatiran tentang penghapusan tradisi Hindu Bali sebagai sumber
pariwisata utama (Marbun, 2022).

Sama halnya dengan Bali, NTT khususnya Labuan Bajo juga memiliki alasan sosial dan kultural
yang berakar pada perbedaan identitas keagamaan dan nilai budaya lokal masyarakat Nusa Tenggara Timur
(NTT) menyebabkan penolakan terhadap wisata halal di Labuan Bajo. Toleransi antarumat beragama yang
selama ini berjalan baik dianggap terancam oleh wacana untuk menerapkan wisata halal. Konferensi
tersebut ditolak oleh Josef A. Nae, Wakil Gubernur NTT, karena dia percaya bahwa wisata halal dapat
merusak hubungan antara orang Kristen dan Islam di daerah tersebut. Selain itu, Gereja Katolik Manggarai
dan Keuskupan Ruteng mendukung penolakan wisata halal karena mereka menganggapnya eksklusif, tidak
menghormati kebhinnekaan, dan tidak sesuai dengan adat istiadat lokal Manggarai. Selain itu, menurut
beberapa tokoh pariwisata, seperti Ketua ASITA NTT, karakter wisata NTT lebih berfokus pada aktivitas
petualangan (adventure), daripada wisata yang berbasis agama (Makhasi dan Rahimmadhi, 2020).

Alasan sosial dan kultural terhadap penolakan wisata halal juga terjadi di Sumatra Utara (Danau
Toba). Masyarakat sekitar khawatir bahwa promosi wisata halal dapat mengganggu dan mengubah tradisi
yang telah ada sejak lama. Tradisi menghidangkan dan mengonsumsi daging babi adalah bagian integral
dari kearifan lokal Batak, terutama Batak Toba, Karo, Dairi, Simalungun, dan Angkola. Ini merupakan
bagian penting dari berbagai kegiatan adat seperti pesta pernikahan, upacara kematian, dan pemberian
tongkat kepada orang tua (Tarigan dan Basit, 2020).

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3644



OPEy
‘0\‘ ¢

P

& / & elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

Analisis Kekosongan Hukum Dalam Penyelenggaran Pariwisata Halal

Parawisata halal di Indonesia menjadi salah satu sektor ekonomi yang dapat menumbuhkan
pendapatan negara maupun daerah, tidak hanya di Indonesia parawisata halal juga menjadi sumber
penghasilan diberbagai negara bahkan di negara yang muslimnya minoritas seperti jepang dan jerman, hal
ini menarik untuk dikembangkan di setiap wilayah di Indonesia.

Indonesia sebagai negara dimana masyarakatnya mayoritas muslim memiliki potensi serta peluang
yang besar untuk mengembangkan dan menumbuhkan ekonomi disektor parawisata halal. Konsep
parawisata halal sendiri pada hakikatnya sebagai muslim friendly yaitu untuk memberikan fasilitas dan
kebutuhan kepada wisatawan muslim baik lokal maupun asing terhadap Access, Services, environment dan
communications yang sesuai dengan prinsip-prinsip syari’ah. Namun pada kenyatanyaan untuk
membangun parawisata halal di Indonesia tidak semudah yang difikirkan pada kenyataannya terdapat
tantangan tersendiri seperti penolakan-penolakan dari masyarakat diberbagai daerah seperti Bali, Labuhan
Bajo, dan Danau Toba, alasan penolakan terhadap parawisata halal karena program tersebut akan
menggangu, mempersempit, dan menggeser budaya serta adat kebiasaan yang sudah lama hidup di wilayah
tersebut (Makhari, et. al. 2020). Menurut Rose Emmaria Tarigan dan Abdul Basit menyatakan bahwa
program wisata halal merupakan program yang sangat positif untuk di implementasikan, akan tetapi
timbulnya penolakan-penolakan yang terjadi di berbagai daerah terkhusus di danau toba karena kurangnya
komunikasi pemerintah yang belum selesai terhadap masyarakat mengenai urgensi adanya program
parawisata halal, sehingga masyarakat sekitar beranggapan bahwa program parawisata halal memiliki
kepentingan politik untuk menggeser atau menghilangkan budaya yang sudah hidup lama di wilayahnya
(Tarigan dan Basit, 2020).

Permasalah yang timbul diberbagai daerah di Indonesia selain kurangnya persiapan pemerintah
dalam merancang serta mensosialisasikan program pariwisata halal juga tidak adanya regulasi yang secara
khusus dan komprehensif mengenai regulasi yang mengatur tentang parawisata halal sehingga hal ini
menimbulkan ketidak pastian hukum atau recht vacum bagi para pihak yang secara langusung merasakan
dampaknya. Sejalan dengan itu kepastian hukum menjadi penting selain menjadi suatu pijakan bagi
masyarakat menganai apa yang boleh dilakukan dan yang tidak boleh dilakukan, adanya kepastian hukum
dapat dimaknai juga sebagai keadaan hukum yang sudah pasti karena adanya kekuatan hukum yang konkret
bagi aturan yang bersangkutan. Begitupun dengan Van Apeldoorn ia membagi kepastian hukum menjadi
dua segi, yaitu kepastiah hukum dipahami sebagai suatu hal yang konkrit dan keamanan hukum (Julyanto,
et.al. 2019). Dalam konteks parawisata halal kepastian hukum sebagai suatu hal yang konkrit maka dapat
difahamai perlunya aturan secara khusus tentang pariwisata halal, kenapa perlu pengaturan secara khusus?,
karena pariwisata halal berbeda dengan parawisata lainnya yang diatur dalam Undang-Undang Nomor 10
Tahun 2009 tentang Kepariwisataan. Aspek yang kedua yaitu kepastian hukum dimaknai sebagai kemanan
hukum, dalam hal ini sebagaimana telah di bahas sebelumnya terdapat konflik di berbagai daerah, oleh
karena itu perlunya memiliki regulasi khusus tentang parawisata halal untuk melindungi berbagai pihak
baik pemerintah, pelaku usaha, mayarakat lokal dan wisatawan.

Undang-undang Nomor 10 tahun 2009 tentang keparawisataan merupakan landasan yuridis dalam
pengembangan wisata. Pada prinsipnya dalam Pasal 5 Undang-undang-undang keparawisataan
menjungjung tinggi norma agama, nilai budaya yang hidup dalam masyarakat, hak asasi manuisa dan
senantiasa seimbang dalam menjalankan hidupnya antara manusia dengan tuhan (hablum minallah),

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3645



OPEy
‘0\‘ ¢

P

& / & elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

hubungan manusia dengan manusia (hablum minannas) dan hubungan manusia dengan lingkungan
(hablum minal alam) (Rudy, et.al. 2019). Meskipun prinsip-prinsip tersebut memberikan ruang terhadap
Masyarakat yang beragama islam dalam membangun perekonomian dibidang pariwisata, akan tetapi tidak
diatur bagaimana pengelolaan dan pengembangan pariwisata berdasarkan prinsip- prinsip syari’ah. Oleh
karena itu jika dipakai sebagai legitimasi pariwisata halal menurut hemat penulis masih bersifat universal,
dan tidak memiliki kepastian hukum yang jelas. Jika melihat kondisi yang terjadi di berbagai daerah, seperti
Bali, Tana Toraja, Labuhan Bajo, dan Danau Toba, yang memberikan respon penolakan terhadap program
pariwisata halal karena hal itu disamping kurangnya komunikasi yang komprehensif terkait urgensi dari
pariwisata halal, juga tidak memiliki regulasi yang mengatur secara khusus bagaimana pengolahan dan
pengembangan pariwitsata yang sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Jika memang Undang-Undang
Keparawisataan relevan untuk menjadi dasar hukum penyelenggaraan parawisata halal, maka seharusnya
penolakan- penolakan yang terjadi tidak akan pernah ada (Jusmadi, 2023).

Begitupun fatwa DSN MUI Nomor 108/DSN-MUI/X/2016 tentang Pedoman Penyelenggaraan
Parawisata berdasarkan prinsip-prinsip Syari’ah yang dipakai sebagai pijakan teknis dalam
menyelenggarakan pariwisata halal (Wibowo, 2020) seperti prinsip-prinsip yang wajib di pegang yaitu
menghindari kemusyrikan, kemiskinan, kemafsadatan, tabdzir/israf, dan kemungkaran serta terdapat
ketentuan akad yang harus di terapkan terhadap segala bentuk usaha yang berada dilingkungan parawisata
halal, serta pelaku usaha yang mengelola hotel syariah, pemandu wisata, terapis dan lain sebagainya (Fatwa
DSN MUI Nomor 108/DSN-MUI/X/2016).

Secara terminologi mengutip pendapatnya Prof Amir Syarifuddin, fatwa adalah usaha memberikan
penjelasan tentang hukum syara’ oleh seorang ahli dibidangnya kepada orang yang belum mengetahuinya
(Wibowo, 2020). Begitupun menurut KBBI fatwa didefinisikan sebagai jawaban berupa Keputusan atau
pendapat yang diberikan oleh mufti/ahli tentang suatu masalah dan di artikan juga sebagai nasihat orang
alim, pelajar baik serta pituah.

Dari pengertian di atas dapat difahamai bahwa fatwa bukan sebagai aturan hukum yang memiliki
kekuatan hukum mengikat bagi masyarakat maupun pemerintah, akan tetapi fatwa hanya sebagai jawaban
atau nasehat yang diberikan oleh ahlinya terhadap seseorang yang memiliki permasalahan syara’ yang ia
sedang atau akan lakukan.

Jika dilihat dari sistem ketatanegaraan di Indonesia, kedudukan atau posisi fatwa DSN MUI hanya
sebagai opsional atau ikhtiyariah. sehingga tidak memiliki kekuatan hukum mengikat, hanya mengikat
secara moral bagi pihak yang membutuhkan fatwa (mushtafti) tersebut. begitupun jika dilihat dari hierarki
perundang-undangan yang diatur dalam Undang-Undang Nomor 12 tahun 2011 tentang Pembentukan
Peraturan Perundang-Undangan dimana Fatwa DSN MUI tidak termasuk di dalamnya (Tamam, 2021).
Maka jika Fatwa DSN MUI yang menjadi landasan untuk menjalankan pariwisata halal besar kemungkinan
kepatuhan serta kesadaran para pihak terhadap ketentuan yang diatur di dalam fatwa DSN MUI memiliki
peluang besar untuk dihindari. Oleh karena itu Parawisata halal sebagai program yang sangat strategis serta
memiliki potensi yang sangat besar untuk berkontribusi terhadap pertumbuhan ekonomi dalam
meningkatakan pendapatan negara maupun daerah bahkan pariwisata halal sebagai destinasi wisata muslim
terbaik di dunia, maka perlu untuk membentuk peraturan perundang-undangan nasional yang mengatur
secara khusus tentang parawisata halal. Sehingga kepastian hukum dapat tercapai untuk melindungi para
pihak dan menciptakan tatanan sosial yang harmonis, berkeadilan serta memberikan manfaat terhadap

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3646



OPEy
‘0\‘ ¢

P

& / & elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

kepentingan umum.

Analisis Implikasi Penolakan Pariwisata Halal Terhadap Harmonisasi Sosial

Penolakan yang muncul di Aceh, Nusa Tenggara Timur, dan Sumatera Barat terhadap konsep
pariwisata halal di Indonesia pada dasarnya berakar dari kesalahpahaman mengenai arah dan tujuan
kebijakan tersebut. Sebagian masyarakat di wilayah tersebut menganggap bahwa pariwisata halal
merupakan upaya untuk mengislamisasi daerah mereka. Pandangan ini muncul karena adanya stereotip
serta interpretasi yang kurang tepat terhadap istilah “pariwisata halal”, sehingga memunculkan
kekhawatiran yang sesungguhnya tidak berdasar. Padahal, anggapan tersebut tidak mencerminkan substansi
maupun maksud sebenarnya dari kebijakan pariwisata halal. Istilah “halal” sendiri sering kali menjadi
pemicu utama timbulnya miskonsepsi tersebut. Menurut Al- Qardawi, halal berarti sesuatu yang
diperbolehkan dan diterima dalam ajaran Islam (Saufi, et.al. 2020). Namun, bagi masyarakat dengan latar
belakang budaya dan agama yang berbeda dan memiliki kebiasaan yang tidak sejalan dengan prinsip halal,
seperti konsumsi daging babi, istilah ini dapat menimbulkan kesan eksklusif. Perbedaan pemaknaan
terhadap istilah “halal” inilah yang kerap memunculkan kesalahpahaman, seolah-olah kebijakan pariwisata
halal bertujuan membatasi kebiasaan lokal atau mengubah identitas budaya masyarakat setempat.

Lebih jauh lagi, proses akulturasi antara ajaran agama dan budaya lokal turut membentuk cara
pandang masyarakat terhadap kebijakan pariwisata halal. Dalam kehidupan sehari-hari, ajaran agama
memiliki pengaruh yang besar terhadap pola pikir dan perilaku masyarakat. Nilai-nilai keagamaan yang
telah mengakar menjadi landasan dalam menilai berbagai kebijakan atau perubahan sosial yang terjadi di
lingkungan mereka. Sensitivitas ini membuat masyarakat cenderung lebih waspada terhadap segala bentuk
kebijakan baru yang dianggap dapat memengaruhi tatanan nilai dan tradisi yang telah diwariskan secara
turun-temurun. Selain itu, keragaman budaya di berbagai daerah juga berperan penting dalam membentuk
persepsi masyarakat terhadap kebijakan pariwisata halal. Tradisi dan budaya terbentuk melalui interaksi
panjang antara manusia dengan lingkungannya, sehingga setiap daerah memiliki karakteristik dan identitas
budaya yang unik (Khasanah, 2022). Ketika kebijakan baru seperti pariwisata halal diperkenalkan,
masyarakat akan menilainya melalui sudut pandang budaya dan kepercayaan yang telah lama mereka anut.
Apabila kebijakan tersebut tidak disampaikan dengan pendekatan yang sensitif terhadap konteks lokal,
maka potensi kesalahpahaman akan semakin besar.

Padahal, secara konseptual, pariwisata halal tidak dimaksudkan untuk mengubah agama atau
budaya masyarakat setempat. Kebijakan ini bertujuan untuk menyediakan fasilitas dan layanan yang ramah
bagi wisatawan Muslim, seperti tempat ibadah, makanan halal, serta lingkungan wisata yang sesuai dengan
prinsip-prinsip Islam. Tujuan utamanya adalah memperluas segmentasi pasar dan menciptakan destinasi
wisata yang inklusif bagi wisatawan Muslim, baik domestik maupun internasional. Namun, apabila
miskonsepsi terhadap konsep ini tidak segera diluruskan melalui sosialisasi dan komunikasi yang tepat,
kesalahpahaman serta penolakan masyarakat dapat semakin meluas, sehingga berpotensi memicu gesekan
antar kelompok. Situasi ini semakin diperkuat oleh peran media sosial yang kini menjadi alat kontrol sosial.
Kebijakan yang dianggap merugikan publik akan dengan cepat memicu respons masyarakat melalui
berbagai platform, membentuk opini publik yang kuat dan memberikan tekanan terhadap pembuat
kebijakan (Qadri, 2020). Apabila tidak diimbangi dengan Klarifikasi yang jelas, media sosial dapat
mempercepat penyebaran persepsi keliru di tengah masyarakat.

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3647



OPEy
‘0\‘ ¢

P

& / & elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

Sebagai negara yang pernah menduduki peringkat pertama sebagai destinasi wisata ramah Muslim
terbaik di dunia berdasarkan Global Muslim Travel Index (GMTI) 2024, telah menegaskan potensi besar
Indonsia dalam pengembangan pariwisata halal dan telah menarik wisatawan Muslim internasional.
Menurut Kementrian Pariwisata, pada 2019 sekitar 20% dari 14,92 juta turis asing yang datang ke Indonesia
merupakan wisatawan Muslim (Kementrian Pariwisata Republik Indonesia, 2021). Penerapan pariwisata
halal pada dasarnya adalah penyediaan ruang dan layanan yang nyaman bagi wisata Muslim, hal ini bukan
berarti membatasi atau melarang wisatawan non-Muslim untuk menikmati fasilitas wisata yang tersedia.
Jika suatu destinasi memiliki label “halal”, maka seluruh wisatawan, baik Muslim maupun non-Muslim
akan tetap dapat memanfaatkannya. Sebaliknya, apabila fasilitas wisata tidak berstandar halal, maka
wisatawan Muslim akan kesulitan untuk menggunakannya karena adanya batasan agama (Nasution, et.al.
2022). Dengan demikian, penerapan prinsip halal bukan semata-mata berkaitan dengan aspek keagamaan,
tetapi juga mencakup pertimbangan strategis dari sisi bisnis dan pemasaran.

Pendekatan berpikir yang berorientasi bisnis perlu diterapkan dalam pengembangan pariwisata
halal, terutama untuk menarik wisatawan Muslim dari Indonesia, negara-negara Asia Tenggara, dan Timur
Tengah yang merupakan pasar potensial. Penyediaan fasilitas wisata yang ramah Muslim tidak hanya
memberikan kenyamanan bagi wisatawan, tetapi juga mampu meningkatkan daya tarik destinasi secara
lebih luas. Sebagai contoh, Danau Toba di Kabupaten Toba Samosir yang mayoritas penduduknya
beragama Kristen tetap dapat dikembangkan sebagai destinasi wisata halal melalui penyesuaian fasilitas
yang sesuai, tanpa harus mengubah karakter budaya dan identitas lokal yang telah ada (Nasution, et.al.
2022). Untuk mencegah semakin meluasnya miskonsepsi terhadap pariwisata halal, pemerintah perlu
bersikap cepat tanggap dalam melakukan langkah-langkah penanganan yang tepat. Pemerintah harus
mampu membangun komunikasi dan memberikan penjelasan secara terbuka dan menyeluruh kepada
masyarakat bahwa pariwisata halal tidak bertujuan untuk mengislamisasi suatu daerah, namun memberikan
ruang yang nyaman bagi wisatawan Muslim dan terbuka untuk wisatawan non-Muslim yang ingin
menikmatinya.

Pendekatan komunikasi yang jelas dan sensitif terhadap konteks lokal menjadi kunci penting dalam
menjaga keharmonisan serta memperkuat penerimaan masyarakat terhadap kebijakan tersebut. Pemerintah,
khususnya pemerintah daerah, perlu menerapkan strategi komunikasi persuasif dengan menggunakan
kerangka AIDA (Attention, Interest, Desire, Action) dalam berinteraksi dengan masyarakat setempat.
Tahap pertama, Attention (perhatian), dilakukan melalui sosialisasi konsep pariwisata halal untuk menarik
perhatian masyarakat sekaligus mencegah munculnya miskonsepsi di kemudian hari. Tahap kedua, Interest
(minat), berfokus pada upaya menumbuhkan ketertarikan masyarakat dengan menjelaskan manfaat,
keunggulan, serta potensi wilayah mereka dalam pengembangan pariwisata halal. Selanjutnya, tahap Desire
(keinginan) bertujuan membangkitkan keinginan masyarakat untuk terlibat dan mendukung inisiatif
tersebut. Terakhir, pada tahap Action (tindakan), masyarakat didorong untuk berpartisipasi aktif dalam
bentuk dukungan terhadap kebijakan, investasi, atau keterlibatan langsung dalam pengembangan destinasi
pariwisata halal (Artianasari, et.al. 2024). Pendekatan komunikasi yang terstruktur ini diharapkan dapat
membangun pemahaman, partisipasi, dan dukungan masyarakat secara lebih efektif.

Untuk mendukung penerapan komunikasi persuasif dengan kerangka AIDA tersebut, pemerintah
daerah juga perlu menyediakan ruang dialog yang terbuka dan partisipatif. Upaya ini dapat dilakukan
dengan turun langsung ke lapangan untuk melakukan pemantauan sekaligus berdialog dengan masyarakat,

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3648



OPEy
‘0\‘ ¢

P

& / & elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

sehingga informasi yang disampaikan bersifat terpercaya dan dapat dipahami dengan baik oleh semua
pihak. Selain itu, media sosial dapat dimanfaatkan sebagai sarana komunikasi yang efektif untuk
menjangkau audiens yang lebih luas. Sebagai alat kontrol sosial, media sosial berperan penting dalam
meluruskan berbagai opini keliru atau informasi yang mengandung miskonsepsi dan berpotensi
menimbulkan gesekan antar kelompok masyarakat. Pemanfaatan saluran komunikasi ini juga menjadi
bentuk nyata pelibatan masyarakat dalam proses pembangunan pariwisata halal. Dengan demikian,
berbagai gejolak penolakan, terutama dari kalangan tokoh masyarakat setempat, dapat diredam melalui
komunikasi yang terbuka, transparan, dan menyeluruh (Samsuar, 2022).

Urgensi Pembentukan Regulasi
Alasan Normatif dan Sosiologis Perlunya Peraturan Nasional
Berkat keindahan alam, keberagaman budaya, dan jumlah penduduk muslim yang terbesar di dunia,
Indonesia diakui memiliki peluang besar untuk menjadi pusat pariwisata halal di dunia internasional
(Rasyid, 2018). Kondis tersebut memberikan kontribusi positif bagi Indonesia yang telah dirasakan,
terutama dalam aspek ekonomi dan meningkatnya lapangan pekerjaan yang ada di Indonesia (Ramadhani,
2021). Dengan munculnya destinasi yang ramah bagi wisatawan muslim dapat memperkuat iman dan nilai
keislaman sambil memberi kenyamanan dan keamanan kepada pengunjung. Kenyamanan dalam berwisata
juga mmberikan manfaat yang signifikan, terutamabagi kesehatanmanusia. Hal ini menunjukkan bahwa
konsep pariwisata halal membawa keuntungan bagi seluruh wisatawan, baik yang muslim maupun non-
muslim, karena menjamin kualitas pengalaman berwisata yang lebih baik (Haryanti, 2020).
Undang-Undang Nomor 10 Tahun 2009 tentang Kepariwisataan menjadi dasar hukum dalam
pengembangan sektor pariwisata di Indonesia. memberikan dasar hukum untuk pengembangan sektor
wisata. Secara umum, aturan ini menghormati norma agama dan bertujuan untuk menjaga keseimbangan
hubungan antara manusia dengan Tuhan, sesame manusia, dan lingkungannya. Namun demikia, Undang-
Undang tersebut belum secara spesifik mengatur mengenai pengelolaan dan pengembangan destinasi
wisata berbasis prnsip syariah, sehingga perlindungan hukum bagi wisatawan muslim belum terwujud
sepeneuhnya sebagaimana yang di amanatkan dalam konstitusi dan Undang-Undang Perlindungan
Konsumn (UUPK) (Haryanti, 2020).
Dalam hal ini, Majelis Ulama Indonesia (MUI) telah menerbitkan fatwa nomor 108 / DSN- MUl /
IX / 2016 tentang pelaksanaan pariwisata berdasarkan prinsip syariah. Fatwa ini mengatur penerapan
prinsip syariah dalam kegiatan pariwisata, mencakup wisatawan, biro perjalanan, pelaku usaha pariwisata,
hotel, serta pemandu wisata (Wijaya et. al. 2021). Dari segi kekuatan hukum, menurut Undang-Undang
No. 12 Tahun 2011 tentang Pembentukan Peraturan Perundang-Undangan, fatwa tidak memiliki sifat
mengikat karena tidak termasuk dalam kategori produk hukum positif. Oleh sebab itu, fatwa hanya
berfungsi sebagai pedoman atau jawaban atas permasalahan yang muncul di tengah dinamika masyarakat.
Meskipun Indonesia sudah memiliki standar pariwisata halal berdasarkan fatwa tersebut, ketiadaan regulasi
yang bersifat mengikat dalam bentuk Undang-Undang sebagai payung hukum utama menyebabkan
perkembangan parawisata halal di Indonesia belum optimal (Putri, 2023). Namun demikian, penerapan
pariwisata halal di beberapa daerah yang ada di Indonesia mengalami penolakan, contohnya di Bali, Nusa
Tenggara Timur, dan Sumatera Utara. Hal ini menjadi tantangan yang cukup besar dalam pengembangan
wisata halal di Indonesia. Penolakan beberapa daerah tersebut disebabkan oleh benturan antara nilai budaya
Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3649



OPEy
‘0\‘ ¢

P

& / & elSAN3089-8374 & pISIN3090-1022
) nil g

N 5

“rgan®

lokal dengan penyediaan produk dan layanan pariwisata halal yang harus memperhatikan nilai-nilai Islam.
Kekurangan penegasan dalam undang-undang kepariwisataan mengenai produk dan layanan dalam
destinasi pariwisata halal menjadi penyebab masalah penolakan ini (Putri, 2023).

Regulasi mengenai pariwisata halal bisa saja dibentuk melalui Peraturan Gubernur atau Peraturan
Daerah, seperti yang dilakukan oleh Provinsi Nusa Tenggara Barat melalui Peraturan Daerah Nomor 2
Tahun 2016 tentang parawisata halal di Lombok, penerapannya bersifatterbatas dan berlaku di wiayah
tersebut (Ramadhani, 2020). Oleh karena itu, dibutuhkan harmonisasi peraturan perundang- undangan
untuk menciptakan kejelasan dan keseragaman dalam produk dan layanan pariwisata halal di berbagai
daerah di Indonesia (Putri, 2023). Dengan mempertimbangkan kondisi tersebut, kementerian Pariwisata
seharusnya segera menyusun regulasi nasional atau peraturan khusus mengenai pariwisata halal. Tanpa
adanya regulasi tersebut, pihak-pihak yang terlibat dalam pariwisata halal akan merasa bingung dalam
menjalankan aktivitas mereka karena tidak ada pedoman hukum yang jelas untuk diikuti. Setelah regulasi
nasional pariwisata halal ditetapkan, diharapkan akan muncul kebijakan-kebijakan lanjutan yang
mendukung pengembangan dan pertumbuhan sektor parawisata halal di Indonesia (Ramadhani, 2020).
Selain itu, regulasi khusus tersebut juga diperlukan untuk memberikan kepastian yang jelas terkait peraturan
mengenai tenaga kerja dalam sektor parawisata halal. Dengan adanya peraturan yang jelas dan tegas,
sumber daya manusia yang terlibat dalam pariwisata halal bisa dipastikan memiliki keterampilan dan
pengetahuan yang cukup di bidang parawisata halal, terutama dalam hal produk dan layanan pariwisata
halal (Putri, 2023).

Model Pengaturan yang Dapat Diadopsi
Setelah mempertimbangkan alasan normatif dan sosiologis mengenai perlunya regulasi nasional
tentang parawisata halal, langkah selanjutnya adalah menentukan model pengaturan yang tepat untuk
diterapkan di Indonesia. Model pengaturan yang dapat diadopsi adalah Muslim Friendly yang memacu pada
standar Global Muslim Travel Index (GMTI). Model berbasis Muslim Friendly mengacu pada penyediaan
layanan dan fasilitas yang di sesuaikan untuk kebutuhan dan preferensi wisatawan muslim, meskipun belum
sepenuhnya mengikuti standar halal dalam kaidah agama Islam. Konsep ini mencakup beberapa aspek,
seperti penyediaan makanan, sarana ibadah, tempat penginapan, dan aktivitas wisata yang tetap
memperhatikan keyakinan umat Islam (MuslimTravel.id). Konsep Muslim Friendly ini dapat menjadi dasar
dalam pembentukan regulasi nasional agar tercipta keseragaman standar parawisata halal di seluruh wilayah
Indonesia. Dalam konteks GMTI terdapat empat indikator utama yang dapat di jadikan sebagai acuan, yaitu
akses, komunikasi, lingkungan, dan layanan.
Akses
Akses adalah elemen yang menghubungkan penawaran dengan permintaan. Terdapat tiga
komponen dalam akses: syarat visa, konektivitas, dan infrastruktur. Syarat visa adalah dokumen
yang diperlukan sebelum memasuki negara yang dituju. Setiap negara menerapkan kebijakan yang
berbeda mengenai syarat visa. Konektivitas berhubungan dengan tersedianya cara untuk
menjangkau dari negara asal ke lokasi wisata, yang mencakup transportasi udara, laut, serta darat.
Infrastruktur transportasi, yaitu tersedianya fasilitas transportasi di tempat wisata, juga menjadi
aspek penting untuk dipertimbankan (Suhur, 2020).
Komunikasi
Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3650



OPEy
:31' ¢

g / = elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022
) nil g

9, S

“epiant”

Aspek komunikasi berfokus pada interaksi antara faktor eksternal dan internal dalam
sistem pariwisata berbasis Syariah. Elemen ini meliputi tiga indikator: jangkauan, kemudahan
komunikasi, dan jejak digital. Jangkauan terkait dengan usaha untuk menyediakan akses informasi
melalui platform online, buku, dan sumber lainnya. Kemudahan komunikasi serta penggunaan
bahasa umum dapat memperlancar proses komunikasi baik dalam konteks internal maupun
eksternal. Jejak digital dan kemajuan dalam telekomunikasi serta informasi mendukung akselerasi
pemanfaatan media digital, yang bisa melampaui batasan ruang dan waktu (Suhur, 2020).
Lingkungan

Keadaan lingkungan di destinasi wisata juga menjadi faktor penentu dalam menilai
pariwisata yang sesuai dengan prinsip ramah Muslim. Aspek ini meliputi keamanan, kenyamanan
dalam beribadah, keramahan, serta kondisi lingkungan. Keamanan berhubungan dengan
perlindungan bagi wisatawan saat mereka tiba di negara tujuan. Selain perlindungan fisik,
wisatawan juga memerlukan suasana ibadah yang nyaman tanpa adanya gangguan yang bisa
menghambat aktivitas ibadah mereka. Keramahan, wisatawan yang datang ke sebuah destinasi
wisata sebaiknya disambut dengan sikap hormat, ramah, dan toleran terhadap kepercayaan mereka.
Kondisi lingkungan memungkinkan lembaga penelitian, teknologi informasi, serta masyarakat
untuk menciptakan suasana pariwisata halal yang ideal.

Jasa

Ketersediaan layanan di destinasi wisata diatur oleh tiga jenis layanan berdasarkan
kebutuhan sesuai dengan standar Syariah: kebutuhan dasar, layanan utama, dan pengalaman
berharga. Kebutuhan dasar merujuk pada tersedianya makanan dan fasilitas ibadah yang sesuai
dengan prinsip halal. Layanan utama mencakup akomodasi seperti hotel dan bandara yang sesuai
dengan pedoman Syariah, yang menjadi akses utama bagi wisatawan. Pengalaman berharga,
destinasi wisata seharusnya memberikan pengalaman yang unik dan tidak biasa yang tidak dapat
ditemukan di negara asal pengunjung, seperti warisan sejarah perkembangan Islam (Suhur, 2020).
Dengan mengadopsi model pengaturan yang berbasis Muslim friendly ini, pemerintah dapat

membuat kebijakan yang lebih terarah dan sistematis, baik di tingkat pisan maupun tingkat daerah. Regulasi
yang disusun sebaiknya memuatpengaturan yang jelas mengenai standar produk dan jasa halal dalam
parawisata, dan adanya kordinasi antar lembaga yang berwenang. Contoh lembaga yang berwenang seperti
Kementerian Pariwisata, Badan Penyelenggara Jaminan Produk Halal (BPJPH), dan Majelis Ulama
Indonesia (MUI). Selain itu regulasi ini juga harus memperhatikan nilai-nilai kearifan lokal agar tidak
menimbulkan sikap penolakan atau permasalahan di daerah yang memiliki latar belakang budaya non
muslim.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil analisis, dapat disimpulkan bahwa penolakan terhadap pariwisata halal di berbagai daerah
di Indonesia berakar pada kesalahpahaman terhadap substansi konsepnya serta ketiadaan regulasi yang jelas dalam
penyelenggaraannya. Banyak masyarakat menilai pariwisata halal sebagai bentuk eksklusivitas agama dan ancaman
terhadap identitas budaya lokal, padahal secara esensial, konsep ini berorientasi pada penyediaan layanan wisata yang
ramah bagi wisatawan Muslim tanpa membatasi wisatawan non-Muslim. Kekosongan hukum (recht vacuum) di

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3651



OPE
:31' 2,
A s
T11 g
O
Zagan®
bidang ini juga menimbulkan ketidakpastian hukum bagi pelaku pariwisata dan membuka ruang bagi munculnya
disharmoni sosial di daerah multikultural seperti Bali, Nusa Tenggara Timur, dan Sumatra Utara. Oleh karena itu,
diperlukan regulasi nasional yang komprehensif, inklusif, dan kontekstual untuk menjadi dasar hukum yang kuat
dalam penyelenggaraan pariwisata halal. Regulasi tersebut diharapkan mampu menjamin kepastian hukum, menjaga
keharmonisan sosial, dan memperkuat citra Indonesia sebagai destinasi wisata ramah Muslim yang tetap menjunjung
tinggi nilai kebinekaan dan toleransi.

elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022

anr g
\dﬂ

DAFTAR PUSTAKA

Artianasari, Nining. Nurhakki, and Musmuliadi, “Strategi Komunikasi Branding Pariwisata Halal Berbasis
Smart Tourism Di Tana Toraja,” Komunida: Media Komunikasi dan Dakwah 14, no. 1 (2024).

Awalia,H 2017 "Komodifikasi Pariwisata Halal NTB dalam Promosi Destinasi Wisata Islami di Indonesia”,
Jurnal Studi Komunikasi 1, no 1 (2017).

Emmaria T, Rose dan Abdul Basit, Penolakan Publik terhadap Program Wisata Halal Danau Toba, Jurnal
of Communication, Vol. 4, No. 1, tahun 2020.

Fatwa DSN MUI Nomor 108/DSN-MUI/X/2016

Haryanti, Tuti . “Pengembangan Halal Tourism Dalam Menjamin Perlindungan Hukum Bagi Wisatawan
Muslim,” Tahkim XVI, no. 2 (2020).

Hutapea, M. “Local Responses to Halal Tourism Policy in North Sumatra: A Sociocultural Perspective,”
Journal of Tourism and Society 7, no. 2 (2021).

Julyanto, Mario dan Aditya Yuli S, Pemahaman terhadap asas kepastian hukum melalui konstruksi
penalaran positivism hukum, Jurnal Crepido, Volume 1, Nomor 1 tahun 2019.

Junaidi, “Wisata Halal Ditolak di 3 Tempat, MUI: Prinsipnya Bersifat Inklusif,” (Jakarta:MUI
Digital,2024), https://mui.or.id/baca/berita/wisata-halal-ditolak-di-3-tempat-mui-prinsipnya-
bersifat-inklusif . diakses pada 23 Oktober 2025.

Jusmadi, Ridho. Perlindungan Hukum terhadap Wisatawan di Kawasan Wisata Religi menurut Undang-
Undang Nomor 10 Tahun 2009 tentang Keparawisataan, Interdisciplinary Jurnal On Law, Social
And Humanities, Volume 4, Issue 1 Tahun 2023

Kementrian Pariwisata Republik Indonesia, “Destinasi Moslem Friendly Tourism Tanah Air,” Kementrian
Pariwisata Republik Indonesia, last modified 2021, https://kemenpar.go.id/ragam-
pariwisata/Destinasi- Moslem-Friendly-Tourism-Tanah-Air.

Khasanah, Lastri . “Akulturasi Agama Dan Budaya Lokal,” AT-THARIQ:Jurnal Studi Islam dan Budaya
2, no. 2 (2022).

Lubis, H. “Identity Politics and Halal Tourism Discourse in North Sumatra,” Society and Culture Journal
11, no. 3 (2022).

Makhari, Ghifari Yuristiadhi Masyhari dkk, Ramai-Ramai Menolak Wisata Halal: Kontestasi Politik
Identitas dalam Perkembangan Wisata Hlal di Indonesia, Sosiologi Reflektif, VVolume 14, No.2
(2020) Makhrus dan Ahmad Bahiej, “Titik Temu Industri dan Gaya Hidup Halal dengan Budaya
Lokal: Studi atas Wisata dan Produk Halal di Nusa Tenggara Timur Tahun 2020. Executive
Summary, Yogyakarta. (2020).

Marbun, Saortua. Diskursus Pengembangan Pariwisata Syariah di Bali (Universitas Triatma Mulya, 2022),
8-1 Mastercard-CrescentRating, Global Muslim Travel Index 2023-2024 Report, Singapore:
CrescentRating (2024). Midy, EA “Research on Local Population Perceptions of Halal Tourism
Efforts in Labuan Bajo,” Budapest International Research and Critics Institute Journal (BIRCI)
(2022).

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3652


https://mui.or.id/baca/berita/wisata-halal-ditolak-di-3-tempat-mui-prinsipnya-bersifat-inklusif
https://mui.or.id/baca/berita/wisata-halal-ditolak-di-3-tempat-mui-prinsipnya-bersifat-inklusif

OPEy
“;l- ¢

P

. } = elSSN3089-8374 & plSIN3090-1022
(=} =
% nil £
{'lltm\\“’.1~

Nasution, Abdul Halim dkk, “Regulasi Wisata Halal (Analisis Pro dan Kontra Penerapan Wisata Halal di
Danau Toba), Altafani Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, VVol.2, No. 1 (2022).

Oke, Amirsya. Memahami Penolakan Wacana Halal Tourism di Bali, Kompasiana, diakses dari
https://www.kompasiana.com/amirsyaohoke/---/memahami-penolakan-wacana-halal-tourism-di-
bali?page=all

Priyatmoko, Rakhman dan Addin Maulana, “Halal Tourism and Its Misconceptions: A Study on The
Rejection of Indonesian Non-Muslim Destinations,” Dinar: Jurnal Ekonomi & Keuangan Islam
(2022).

Putri, Novita Akria. “Urgensi Harmonisasi Undang-Undang Terkait Kewajiban Penyediaan Produk Dan
Jasa Pada Parawisata Halal Di Indonesia” (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2023).

Qadri, Muhammad . “Pengaruh Media Sosial Dalam Membangun Opini Publik,” Qaumiyah: Jurnal Hukum
Tata Negara 1, no. 1 (2020).

Ramadhani, Marina. “Dilema Regulasi Parawisata Halal Di Indonesia,” Ar Rehla: Journal of Islamic
Tourism, Halal Food, Isamic Travellin, and Creative Economy 1, no. 1 (2021).

Rasyid, Abdul “URGENSI Regulasi Parawisata Halal,” Binus Universtas Faculty of Humanities, last
modified 2018, https://business-law.binus.ac.id/2018/12/30/urgensi-regulasi-pariwisata-halal/.

Rudy, Dewa Gde dkk, Prinsip-prinsip Keparawisataan dan Hak Prioritas Masyarakat dalam Pengelolaan
Pariwisata berdasarkan Undang-Undang Nomor 10 Tahun 2009 tentang Keparawisataan, Kertha
Wicaksana, Volume 13, Nomor 2 (2019).

Samsuar, Muhammad Mukhlis, and Sirajul Maulana, ‘“Peran Komunikasi Pemerintah Aceh Timur
Memperkenalkan Destinasi Wisata Halal,” AT-TANZIR: Jurnal Prodi Komunikasi dan Penyiaran
Islam 13, no. 2 (2022).

Sari, P.D. “Cultural Resistance towards Halal Tourism in Toba Lake Area,” Indonesian Journal of Tourism
Studies 5, no. 2 (2021).

Saufi, Ahmad, dkk. “Pariwisata Halal: Perlukah Rekonseptualisasi?,” Jurnal Magister Manajemen
Universitas Mataram 9, no. 3 (2020).

Suhur, Fadhil . Wisata Hlalal Konsep Dan Aplikasi (Sulawesi Selatan: Alauddin University Press, 2020).
Tamam, Abdul Halim. Kedudukan Fatwa Ulama Indonesia (Mui) Dan Fatwa Dewan Syariah
Nasional (Dsn) Dalam Sistem Hukum Indonesia, Al-Musthofa Journal of Sharia Ecomomics,
Volume 4 Nomor 01, (2021).

Tarigan, R.E. dan A. Basit, “Penolakan Publik terhadap Program Wisata Halal Danau Toba,” Nyimak:
Journal of Communication 4, no. 1 (2020): 115-130,
https://jurnal.umt.ac.id/index.php/nyimak/article/view/2224

Ulum, K. M., & Adi Surya Fathoni. (2025). Urgency Of Financial Ratio Screening Regulation For Msmes
Co-Funding On Securities Crowdfunding Service. Mu’amalah: Jurnal Hukum Ekonomi
Syariah, 4(2), 235-256. https://doi.org/10.32332/muamalah.e38hmp88

Wibowo, Muhammad Ghafur. Indeks Pariwisata Halal (Implementasi Fatwa DSN MUI Tentang Pedoman
Penyelenggaraan Pariwisata berdasarkan prinsip syariah di kota bukit tinggi), Jurnal Ekonomi
Syariah Indonesia, Volume X, No. 2 (2020)

Wijaya, Temmy dkk. “Parawisata Halal Di Indonesia: Kajian Terhadap Fatwa Dewan Syariah Nasional
Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI),” Trilogi: Jurnal Illmu Teknologi, Kesehatan, dab
Humaniora 2, no. 3 (2021).

Dinamika Penolakan Pariwisata Halal di Indonesia: Analisis Kepastian Hukum dan Harmonisasi Sosial
(Rahmawati, et al.)

3653


https://www.kompasiana.com/amirsyaohoke/---/memahami-penolakan-wacana-halal-tourism-di-bali?page=all
https://www.kompasiana.com/amirsyaohoke/---/memahami-penolakan-wacana-halal-tourism-di-bali?page=all
https://doi.org/10.32332/muamalah.e38hmp88

