
 

  

 

 

 

 

Copyright © 2025 The Author(s) This article is distributed under a  

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

    180 

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital 

eISSN: 3089-7734; pISSN: 3089-7742 

 

Sejarah Artikel: 
 

ABSTRACT 
This study aims to examine the concepts of obedience and leadership in Islam, referring to 

verses 59 and 83 of the Quran, and verse 48 of the Quran. The study employed a qualitative-

descriptive approach through library research, drawing on classical commentaries, including 

the Tafsir al-Qurṭubi, the Tafsir Ibn Kathir, and the Tafsir al-Misbah. This research also 

included contemporary commentaries and scholarly articles from the past five years. The 

results of the study indicate that obedience to leaders (ulil amri) is conditional, meaning it only 

applies if leadership is exercised based on the principles of justice, trustworthiness, and the 

supremacy of God's law. The verses studied also emphasize the urgency of moral responsibility 

and caution in conveying information as a manifestation of adherence to the values of truth and 

justice. In the modern context, these principles are relevant to the challenges of the digital era, 

particularly in addressing disinformation and the crisis of moral authority. Thus, ideal 

leadership in Islam demands a balance between societal obedience and the moral integrity of 

the leader, with the law of Allah and the Prophet as the ultimate foundation for all decision-

making. 

 

Keywords: Obedience, Ulil amri, Islamic Leadership, Justice, Divine law 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep ketaatan dan kepemimpinan dalam Islam 

dengan merujuk pada QS. An-Nisā’ ayat 59 dan 83 serta QS. An-Nūr ayat 48. Penelitian 

menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui metode studi kepustakaan (library 

research) yang bersumber dari tafsir klasik, antara lain Tafsir al-Qurṭubi, Tafsir Ibn Katsir, dan 

Tafsir al-Misbah, serta dilengkapi dengan tafsir kontemporer dan artikel ilmiah lima tahun 

terakhir. Hasil kajian menunjukkan bahwa ketaatan terhadap pemimpin (ulil amri) bersifat 

kondisional, yakni hanya berlaku apabila kepemimpinan dijalankan berdasarkan prinsip 

keadilan, amanah, dan supremasi hukum Allah. Ayat-ayat yang diteliti juga menegaskan urgensi 

tanggung jawab moral dan kehati-hatian dalam penyampaian informasi sebagai wujud ketaatan 

terhadap nilai kebenaran dan keadilan. Dalam konteks modern, prinsip tersebut memiliki 

relevansi terhadap tantangan era digital, terutama dalam menghadapi disinformasi dan krisis 

otoritas moral. Dengan demikian, kepemimpinan ideal dalam Islam menuntut adanya 

keseimbangan antara ketaatan masyarakat dan integritas moral pemimpin, dengan hukum Allah 

dan Rasul sebagai landasan tertinggi dalam setiap pengambilan keputusan. 

Katakunci: Ketaatan, ulil amri, Kepemimpinan Islam, Keadilan, hukum Allah 

 

Diterima  25-11-2025 

Disetujui 05-12-2025 

Diterbitkan  07-12-2025 

 

  

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/fa06rr55 

 Hal. 180-186 

  

  

Menganalisis Ayat Tentang Taat dan Patuh kepada 

Pemimpin 
 

Aditya Nanda Saputra1, Astri Wulansari2, Meinajwa Akbar3 
Hukum Tata Negara, Syariah, Universitas Islam Negeri Palangkaraya, Palangka Raya, Indonesia1,2,3 

 

*Email Korespodensi: adityanandasaputra03@gmail.com 
 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
 

Menganalisis Ayat Tentang Taat dan Patuh kepada Pemimpin 

 (Saputra, et al.) 

 

 
 

 

 

   181 

 
 

 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Aditya Nanda Saputra, Astri Wulansari, & Meinajwa Akbar. (2025). Menganalisis Ayat Tentang Taat dan Patuh kepada Pemimpin. 

Jejak Digital: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 2(1), 180-186. https://doi.org/10.63822/fa06rr55 

 



 
 

Menganalisis Ayat Tentang Taat dan Patuh kepada Pemimpin 

 (Saputra, et al.) 

 

 
 

 

 

   182 

PENDAHULUAN 

Kepemimpinan merupakan salah satu fondasi utama dalam tatanan sosial dan politik manusia. Dalam 

pandangan Islam, kepemimpinan tidak hanya dimaknai sebagai posisi kekuasaan, tetapi sebagai amanah 

yang harus dijalankan dengan tanggung jawab, keadilan, dan kejujuran. Al-Qur’an menegaskan bahwa 

ketaatan kepada pemimpin (ulil amri) merupakan bagian dari struktur sosial yang ditetapkan oleh Allah, 

namun sifatnya tidak bersifat mutlak. Islam menempatkan ketaatan dalam bingkai etika dan hukum yang 

tegas, yakni ketaatan hanya dapat diberikan selama perintah pemimpin tidak bertentangan dengan ketentuan 

Allah dan Rasul-Nya. 

Fenomena krisis moral dan kepemimpinan yang terjadi di berbagai lapisan masyarakat menegaskan 

urgensi untuk meninjau kembali makna ketaatan dalam Islam. Penyalahgunaan wewenang, ketidakadilan 

sosial, serta maraknya disinformasi menjadi tantangan serius dalam menjaga keseimbangan antara 

kepatuhan dan tanggung jawab moral umat. Dalam konteks ini, Al-Qur’an melalui QS. An-Nisā’ ayat 59 

dan 83 serta QS. An-Nūr ayat 48 memberikan panduan yang komprehensif mengenai prinsip kepemimpinan 

yang berkeadilan, tanggung jawab dalam penyebaran informasi, serta batasan ketaatan terhadap otoritas. 

Ayat-ayat tersebut menegaskan bahwa kepemimpinan dalam Islam harus berlandaskan nilai-nilai 

keadilan (al-adl), amanah (al-amānah), dan supremasi hukum Allah (ḥukm Allāh). Di sisi lain, umat 

diperintahkan untuk menaati pemimpin selama kepemimpinan tersebut berpegang pada prinsip-prinsip 

syariat dan kebenaran. Dengan demikian, hubungan antara pemimpin dan rakyat bukan sekadar relasi 

kekuasaan, melainkan hubungan etis dan spiritual yang bertujuan menciptakan kemaslahatan bersama. 

Dalam konteks modern, nilai-nilai tersebut memiliki relevansi yang kuat di tengah tantangan 

globalisasi, menurunnya kepercayaan publik terhadap otoritas, serta derasnya arus informasi digital yang 

kerap tidak terverifikasi. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengkaji QS. An-Nisā’ ayat 59, 83, dan 

QS. An-Nūr ayat 48 untuk memahami secara mendalam konsep ketaatan dan kepemimpinan dalam Islam 

serta relevansinya terhadap kondisi sosial kontemporer. Melalui kajian ini diharapkan muncul pemahaman 

yang komprehensif tentang hakikat ketaatan sejati—ketaatan yang berakar pada nilai-nilai keadilan, 

amanah, dan hukum Allah sebagai sumber kebenaran tertinggi. 

 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi kepustakaan 

(library research). Data yang dikaji berasal dari sumber-sumber primer seperti Al-Qur’an, kitab tafsir klasik 

(antara lain Tafsir al-Qurṭubi, Tafsir Ibn Katsir, dan Tafsir al-Misbah), serta tafsir kontemporer yang 

relevan dengan tema ketaatan kepada pemimpin (ulil amri). Sumber sekunder diperoleh dari artikel ilmiah, 

jurnal nasional dan internasional, serta hasil penelitian terbaru dalam lima tahun terakhir yang membahas 

relevansi ayat-ayat kepemimpinan Islam terhadap konteks sosial modern. 

Teknik analisis data dilakukan dengan analisis isi (content analysis), yaitu menelaah makna teks ayat, 

konteks turunnya (asbab al-nuzul), serta implikasinya dalam kehidupan sosial-politik umat Islam. 

Pendekatan tafsir tematik (maudhu’i) juga digunakan untuk menghubungkan antara QS. An-Nisā’ ayat 59 

dan 83 dengan QS. An-Nūr ayat 48, sehingga diperoleh pemahaman yang komprehensif tentang prinsip 

ketaatan kepada Allah, Rasul, dan ulil amri. Validitas data diperkuat melalui triangulasi sumber dengan 

membandingkan pandangan para mufasir klasik dan hasil penelitian kontemporer agar interpretasi yang 

dihasilkan bersifat obyektif dan kontekstual. 

 



 
 

Menganalisis Ayat Tentang Taat dan Patuh kepada Pemimpin 

 (Saputra, et al.) 

 

 
 

 

 

   183 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Qs An-Nisa Ayat 59 

خِرِ   ذٰلِكَ  خَيْر   سُوْلِ  اِنْ  كُنْتمُْ  تؤُْمِنوُْنَ  باِلٰلِّ  وَالْيَوْمِ  الْْٰ سُوْلَ  وَاوُلِى الَْْمْرِ  مِنْكُمْ   فاَِنْ  تنَاَزَعْتمُْ  فِيْ  شَيْء   فَرُدُّوْهُ  اِلَى اٰللِّ  وَالرَّ ا اطَِيْعُوا اٰللَّ  وَاطَِيْعُوا الرَّ  يْٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ  اٰمَنوُْْٓ

 
ࣖ
احَْسَنُ  تأَوِْيْلًا  وَّ

Artinya: Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nabi Muhammad) serta 

ululamri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. Jika kamu berbeda pendapat tentang sesuatu, kembalikanlah kepada 

Allah (Al-Qur’an) dan Rasul (sunahnya) jika kamu beriman kepada Allah dan hari Akhir. Yang demikian itu lebih 

baik (bagimu) dan lebih bagus akibatnya (di dunia dan di akhirat). 

Ayat ini berfungsi sebagai dasar teologis sekaligus norma etis dalam Islam untuk menjelaskan 

hubungan antara rakyat dengan pemimpinnya. Ketaatan kepada Allah dan Rasul merupakan kewajiban 

yang bersifat mutlak, sedangkan ketaatan terhadap ulil amri memiliki sifat kondisional, yakni bergantung 

pada sejauh mana pemimpin tersebut menegakkan kepemimpinannya sesuai dengan prinsip-prinsip syariat. 

Apabila perintah yang diberikan sejalan dengan ajaran Islam, maka umat wajib mematuhinya. Namun, jika 

arahan tersebut bertentangan dengan ketentuan Allah dan Rasul-Nya, maka ketaatan tersebut tidak lagi 

mengikat. 

 Penafsiran modern berusaha memperluas pemahaman mengenai batas-batas kewenangan 

pemimpin, tanggung jawab rakyat, serta implikasi sosial dan politik dari ayat tersebut. Sebagai contoh, 

penelitian berjudul “Kewajiban Pemimpin dan Rakyat dalam Perspektif Al-Qur’an Surah An-Nisa Ayat 58-

59” menjelaskan bahwa konsep kepemimpinan dalam ayat ini mencakup nilai-nilai amanah, pengorbanan, 

kerja keras, pelayanan, serta keteladanan dari seorang pemimpin. Sementara itu, rakyat memiliki kewajiban 

untuk menaati, memberi nasihat, mendukung, dan menjaga keadilan dalam interaksi mereka dengan 

pemimpin. Kajian tersebut menegaskan bahwa apabila muncul suatu perselisihan, ayat ini memberikan 

arahan untuk merujuk kembali kepada dua sumber utama, yakni Al-Qur’an dan Sunnah, sebagai pedoman 

dan otoritas tertinggi dalam menetapkan keputusan. 

 Selain itu, penelitian lain berjudul “The Concept of Ulil Amri in Al-Sunnah: Theological and Social 

Implications in Nationhood” mengkaji makna ulil amri berdasarkan Al-Qur’an dan Sunnah serta 

penerapannya dalam konteks pemerintahan modern(Syaripudin et al., 2024). Studi tersebut menyimpulkan 

bahwa ketaatan kepada pemimpin memiliki batasan yang jelas, yakni tidak diwajibkan apabila pemimpin 

menjalankan kekuasaan dengan cara yang bertentangan dengan prinsip dan hukum Islam. 

 Para mufasir klasik sepakat mengenai keabsahan dan urgensi ketaatan kepada ulil amri(Kurdi et 

al., 2017), namun menegaskan bahwa ketaatan tersebut bersifat terbatas yakni hanya berlaku selama 

pemimpin tidak memerintahkan hal-hal yang mengandung kemungkaran. 

 Dalam praktik sosial-politik modern, muncul perdebatan mengenai bagaimana seharusnya umat 

bersikap ketika pemimpin menetapkan kebijakan yang dinilai kontroversial atau menyimpang dari nilai-

nilai keagamaan. Penelitian berjudul “Ulil Amri Authority on Limitation of Congregational Worships in the 

Pandemic” mengulas kasus konkret pada masa pandemi, ketika pemerintah sebagai ulil amri menggunakan 

kewenangannya untuk membatasi kegiatan ibadah berjamaah demi menjaga kemaslahatan publik. Namun, 

penelitian tersebut menekankan bahwa setiap kebijakan semacam itu harus tetap berpijak pada prinsip-

prinsip syariah yang lebih tinggi serta tidak boleh melanggar dasar-dasar pokok dalam ushul Islam. 

 Dalam pandangan Buya Hamka, sebagaimana dikaji dalam artikel “A Fair Leader Perspective 

Buya Hamka (Review of the Word ‘Ulil Amri in Surah An-Nisa: 59)”, konsep kepemimpinan yang adil 

adalah kepemimpinan yang sepenuhnya tunduk pada perintah Allah dan Rasul-Nya, berorientasi pada 



 
 

Menganalisis Ayat Tentang Taat dan Patuh kepada Pemimpin 

 (Saputra, et al.) 

 

 
 

 

 

   184 

kemaslahatan masyarakat, serta tidak menggunakan kekuasaan untuk kepentingan pribadi. Buya Hamka 

juga menegaskan bahwa ketaatan terhadap pemimpin bukanlah bersifat mutlak; seorang pemimpin hanya 

layak ditaati apabila ia menegakkan keadilan dan menjalankan pemerintahan sesuai dengan hukum-hukum 

ilahi(Limbong et al., 2023). 

Kesimpulan yang dapat ditarik dari berbagai analisis kontemporer menunjukkan bahwa QS An-Nisā’ 

ayat 59 menegaskan prinsip keseimbangan dalam hubungan antara rakyat dan pemimpin. Ketaatan kepada 

pemimpin merupakan bagian integral dari tatanan sosial Islam, namun bukan bentuk ketaatan yang bersifat 

membabi buta. Kepemimpinan dalam Islam harus dijalankan berdasarkan nilai-nilai amanah, keadilan, serta 

tanggung jawab moral dan sosial. Apabila kekuasaan menyimpang dari prinsip-prinsip tersebut, umat 

memiliki legitimasi keagamaan untuk melakukan koreksi atau penolakan secara substansial, selama hal itu 

dilakukan dengan cara yang sesuai dengan ajaran Islam yakni melalui etika, nasihat, musyawarah, serta 

merujuk kepada Al-Qur’an dan Sunnah. 

 

B. QS AN-NISA AYAT 83 

بطُِوْنهَ   مِنْهُمْ   وَلَوْلَْ  فَضْلُ  اٰللِّ  عَليَْكُمْ  وَرَحْمَتهُ   سُوْلِ  وَالِْٰٓى اوُلِى الَْْمْرِ  مِنْهُمْ  لَعلَِمَهُ  الَّذِيْنَ  يسَْتنَْْۢ نَ  الَْْمْنِ  اوَِ  الْخَوْفِ  اذَاَعُوْا بهِ    وَلَوْ  رَدُّوْهُ  الَِى الرَّ  وَاِذَ ا جَاۤءَهُمْ  امَْر   مِِّ

 لَْتَّبَعْتمُُ  الشَّيْطٰنَ  الَِّْ  قلَِيْلًا 

Artinya: “Dan apabila datang kepada mereka suatu berita tentang keamanan (kemenangan) atau ketakutan 

(kekalahan), mereka menyebarluaskannya. Padahal, seandainya mereka menyerahkannya kepada Rasul dan ulil amri 

(pemegang kekuasaan) di antara mereka, tentulah orang-orang yang ingin mengetahui kebenarannya dapat 

mengetahuinya (secara resmi) dari mereka. Dan seandainya bukan karena karunia dan rahmat Allah kepadamu, 

niscaya kamu mengikuti setan, kecuali sedikit dari kamu.” 

Ayat ini memuat pesan mendalam mengenai etika penyebaran informasi dalam Islam. Umat Islam diajarkan 

untuk tidak tergesa-gesa dalam menyampaikan kabar, melainkan memastikan kebenarannya melalui verifikasi kepada 

pihak berwenang seperti Rasul dan ulil amr. Sikap ini bertujuan untuk menghindari tersebarnya rumor atau berita 

palsu yang dapat memicu keresahan di tengah masyarakat. Dalam konteks kehidupan modern, nilai-nilai ayat ini 

menjadi sangat relevan menghadapi tantangan era digital yang sarat dengan hoaks, disinformasi, dan budaya post-

truth. Sebuah artikel tematik bahkan mengaitkan fenomena post-truth dengan QS An-Nisā’ ayat 83, yang 

menggambarkan kecenderungan masyarakat masa kini untuk menyebarkan informasi berdasarkan emosi atau 

preferensi pribadi, bukan atas dasar verifikasi dan kebenaran faktual. 

Tafsir klasik menjelaskan bahwa turunnya ayat ini berkaitan dengan sebuah peristiwa ketika beredar kabar 

di kalangan para sahabat mengenai urusan rumah tangga Nabi, khususnya tentang isu permintaan tambahan nafkah 

oleh sebagian istri beliau. Isu tersebut menyebar cepat tanpa adanya klarifikasi atau verifikasi yang sahih. Dalam 

konteks tersebut, syariat Islam memberikan pedoman agar setiap berita yang berpotensi menimbulkan keresahan atau 

mengganggu stabilitas keamanan hendaknya disampaikan terlebih dahulu kepada Rasul dan ulil amr. Tujuannya 

adalah agar kebenaran informasi tersebut dapat dipastikan melalui otoritas yang berwenang, bukan berdasarkan desas-

desus atau spekulasi. 

Kajian berjudul “Prinsip Ulil Amri dalam Tafsir Surat An-Nisā’ (ayat 59, 83)” (2025) berusaha mengkaji 

keterkaitan antara ayat 83 dan ayat 59 dalam membentuk paradigma kepemimpinan Islam yang bertanggung jawab 

terhadap kebenaran informasi dan legitimasi otoritas. Dalam kajian tersebut dijelaskan bahwa ayat 83 berfungsi 

sebagai mekanisme kontrol sosial terhadap perilaku publik dalam menyebarkan berita(Hakim et al., 2025). Otoritas 

atau pemimpin memiliki tanggung jawab moral dan institusional untuk memverifikasi, menyaring, serta 

mengomunikasikan informasi yang benar kepada masyarakat, sehingga tercipta ketertiban dan keadilan dalam ruang 

informasi sosial. 

Dalam konteks penerapan masa kini, QS An-Nisā’ ayat 83 memberikan pelajaran penting bahwa di era media 

sosial, umat Islam memiliki tanggung jawab moral dan intelektual untuk tidak menyebarkan informasi secara 



 
 

Menganalisis Ayat Tentang Taat dan Patuh kepada Pemimpin 

 (Saputra, et al.) 

 

 
 

 

 

   185 

serampangan. Setiap individu dituntut untuk melakukan verifikasi dan memastikan sumber berita dari lembaga atau 

otoritas yang dapat dipercaya sebelum menyebarkannya kembali kepada publik. Ayat ini juga menegaskan bahwa 

peran ulil amr dalam masyarakat modern tidak hanya terbatas pada kepemimpinan politik, tetapi juga mencakup 

tanggung jawab menjaga integritas kebenaran, mengatur aliran informasi, serta menekan penyebaran rumor atau 

disinformasi yang berpotensi menimbulkan perpecahan di tengah umat. 

 
C. QS AN-NUR AYAT 48 

عْرِضُوْنَ  نْهُمْ  مُّ ا الَِى اٰللِّ  وَرَسُوْلِه   لِيَحْكُمَ  بَيْنَهُمْ  اِذاَ فَرِيْق   مِِّ  وَ اِذاَ دعُُوْْٓ

Artinya: Apabila mereka diajak kepada Allah dan Rasul-Nya agar ia (Rasul) memutuskan perkara di antara 

mereka, tiba-tiba sebagian dari mereka berpaling. 

Ayat ini menegaskan kewajiban untuk tunduk sepenuhnya kepada hukum Allah dan Rasul dalam setiap 

urusan kehidupan, serta mengecam perilaku orang-orang munafik yang enggan berhukum kepada Rasul apabila 

keputusan tersebut tidak sejalan dengan kepentingan pribadi mereka. Secara historis, ayat ini merefleksikan situasi 

sosial pada masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, ketika sebagian masyarakat lebih memilih penyelesaian persoalan berdasarkan 

hawa nafsu atau hukum jahiliyah ketimbang hukum yang bersumber dari wahyu ilahi. Dalam Tafsir al-Qurṭubi, 

dijelaskan bahwa ayat ini menggambarkan karakter orang yang hanya bersedia menerima keputusan Rasul apabila 

membawa keuntungan bagi dirinya, namun berpaling dan menolak ketika keputusan tersebut tidak sesuai dengan 

keinginannya. 

Dalam pandangan kontemporer, QS. An-Nūr ayat 48 mengandung nilai normatif yang sangat signifikan 

dalam konteks kehidupan berbangsa dan bernegara. Ayat ini menegaskan prinsip ketaatan kepada otoritas yang sah 

(ulil amri), selama keputusan dan kebijakan mereka berlandaskan pada nilai-nilai keadilan serta hukum Allah. Secara 

moral, ayat ini memberikan landasan bahwa hukum dan kebijakan pemimpin harus bersumber dari nilai-nilai ilahiah, 

bukan dari kepentingan politik, golongan, atau kekuasaan semata. Oleh karena itu, ketaatan kepada pemimpin dalam 

Islam bukanlah bentuk kepatuhan tanpa batas, melainkan ketaatan yang bersifat rasional, kritis, dan senantiasa 

berpijak pada prinsip-prinsip syariat. 

Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa QS. An-Nūr ayat 48 memiliki relevansi yang kuat dengan 

tantangan etika hukum dan penyebaran informasi di era digital. Kajian yang dilakukan oleh P. Ansari dalam 

Muasharah: Jurnal Sosial dan Agama (2022) menguraikan bahwa perilaku masyarakat modern yang cenderung 

menyebarkan informasi, mengambil keputusan, atau membentuk opini tanpa merujuk pada sumber otoritatif 

mencerminkan sikap serupa dengan perilaku orang-orang yang berpaling dari hukum Rasul sebagaimana digambarkan 

dalam ayat tersebut. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa ayat tersebut tidak hanya bersifat historis, 

tetapi juga menjadi pedoman moral dalam menghadapi krisis otoritas dan keabsahan informasi di masa kini. Ansari 

menekankan bahwa prinsip “berhukum kepada Allah dan Rasul” saat ini dapat diterjemahkan sebagai kepatuhan 

kepada sistem hukum dan institusi yang menegakkan nilai-nilai ilahi dan keadilan sosial. 

Ayat-ayat seperti QS. An-Nūr ayat 48 dan QS. An-Nisā’ ayat 83 dalam menghadapi fenomena hoaks dan 

disinformasi di era digital. Studi tersebut menjelaskan bahwa prinsip Islam mengajarkan pentingnya tabayyun 

(verifikasi) serta ketaatan kepada otoritas yang kredibel agar masyarakat tidak mudah terpengaruh oleh isu-isu yang 

menyesatkan. Dengan demikian, QS. An-Nūr ayat 48 berfungsi sebagai panduan moral bagi umat Islam untuk bersikap 

bijak dan selektif dalam menerima serta menyebarkan informasi, sekaligus menegaskan pentingnya tunduk kepada 

sumber hukum dan pengetahuan yang sah(Fitri et al., 2025). 

Selain itu, artikel “Prinsip Ulul Amri dalam Tafsir Surat An-Nisā” yang dimuat dalam jurnal Al-Tadabbur 

(2025) juga menghubungkan QS. An-Nūr ayat 48 dengan konsep kepemimpinan dan legitimasi hukum dalam Islam. 

Ayat ini dipandang sebagai pelengkap dari QS. An-Nisā’ ayat 59, karena keduanya sama-sama menegaskan bahwa 

ketaatan kepada pemimpin hanya sah apabila pemimpin tersebut menegakkan hukum berdasarkan nilai-nilai Allah 

dan Rasul-Nya. Dengan demikian, ketika seorang pemimpin menyimpang dari prinsip keadilan dan tidak lagi 

menjadikan wahyu sebagai landasan kebijakan, umat memiliki hak moral dan keagamaan untuk melakukan koreksi 



 
 

Menganalisis Ayat Tentang Taat dan Patuh kepada Pemimpin 

 (Saputra, et al.) 

 

 
 

 

 

   186 

atau penolakan terhadap keputusan tersebut, selama dilakukan secara etis, proporsional, dan sesuai dengan tuntunan 

syariat(Hakim et al., 2025). 

Dalam perspektif tafsir sosial-politik, QS. An-Nūr ayat 48 berfungsi sebagai peringatan terhadap potensi 

penyalahgunaan kekuasaan oleh para pemimpin yang mengabaikan hukum Allah sebagai dasar kebijakan mereka. 

Ayat ini menyoroti bahaya munculnya ketidakadilan struktural ketika kekuasaan dijalankan tanpa panduan nilai-nilai 

ilahiah. Oleh karena itu, masyarakat dituntut untuk menjaga keseimbangan antara ketaatan terhadap otoritas yang sah 

dan tanggung jawab moral dalam menegakkan prinsip keadilan. Dengan demikian, ayat ini menjadi pedoman bagi 

umat Islam agar senantiasa berpegang pada hukum yang benar dalam seluruh aspek kehidupan baik dalam ranah 

keagamaan, sosial, maupun politik dan tidak terjerumus pada kepentingan yang menyimpang dari nilai-nilai wahyu. 

QS. An-Nūr ayat 48 memuat pesan moral dan teologis yang mendalam mengenai urgensi menjadikan Allah 

dan Rasul sebagai sumber hukum tertinggi dalam kehidupan manusia. Dalam konteks modern, ayat ini berfungsi 

sebagai pedoman agar umat Islam senantiasa tunduk kepada sistem hukum yang berlandaskan keadilan, senantiasa 

memverifikasi kebenaran informasi, serta menjauh dari perilaku yang menyimpang dari prinsip kebenaran. Konsep 

ketaatan kepada pemimpin dalam Islam harus disertai kesadaran bahwa setiap otoritas manusia tetap berada di bawah 

supremasi hukum Allah. Dengan demikian, ketaatan yang sejati bukan ditujukan kepada kekuasaan itu sendiri, 

melainkan kepada kebenaran dan keadilan yang bersumber dari wahyu ilahi. 

 

 KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil analisis terhadap QS. An-Nisā’ ayat 59, 83, dan QS. An-Nūr ayat 48, dapat 

disimpulkan bahwa konsep ketaatan dan kepemimpinan dalam Islam berakar pada prinsip keadilan, 

amanah, dan supremasi hukum Allah. Ketaatan kepada ulil amri bukanlah bentuk kepatuhan mutlak, tetapi 

tunduk selama pemimpin menegakkan nilai-nilai syariat dan keadilan sosial. 

Selain itu, ayat-ayat tersebut juga menegaskan pentingnya verifikasi dan tanggung jawab moral 

dalam menyebarkan informasi. Dalam konteks masyarakat modern, ajaran ini relevan sebagai pedoman etis 

menghadapi tantangan era digital yang sarat dengan disinformasi dan penyalahgunaan otoritas. Dengan 

demikian, kepemimpinan ideal dalam Islam menuntut keseimbangan antara ketaatan rakyat dan integritas 

moral pemimpin yang selalu menjadikan Allah dan Rasul sebagai sumber hukum tertinggi. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Fitri, R. S., Anisah, H. U., Hatami, H., & Fauziannor, A. (2025). The Role of Islamic Values in Addressing 

Hoaxes and Misinformation in Digital Media: A Systematic Literature Review. Proceeding of Islamic 

International Conference on Education, Communication, and Economics, 1, 960–971. 

Hakim, L. N., Bukhori, M. S. A., Ilmi, M. H. H., & Jauhari, A. Z. (2025). PRINSIP ULUL AMRI DALAM 

TAFSIR SURAT AN-NISA’: Perspektif Kepemimpinan Qur’ani dan Relevansinya dalam Konteks 

Sosial Kontemporer. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 10(01), 109–126. 

Kurdi, S., Mubibah, J., & Faizah, U. (2017). Konsep Taat Kepada Pemimpin (Ulil Amri) Di Dalam Surah 

an-Nisa: 59, Al-Anfal: 46 Dan Al-Maidah: 48-49 (Analisis Tafsir Tafsir Al-Qurthubi, Al-Mishbah, 

Dan Ibnu Katsir). Journal Of Islamic And Law Studies, 1(1). 

Limbong, R. I. R., Chandra, A. F., Hakim, L., & bin Ghazali, M. (2023). A FAIR LEADER PERSPECTIVE 

BUYA HAMKA (REVIEW OF THE WORD’ULIL AMRI IN SURAH AN NISA: 59). QiST: 

Journal of Quran and Tafseer Studies, 2(2), 220–237. 

Syaripudin, D., Fathonih, A., Naisabur, N., & Ramin, R. (2024). The Concept of Ulil Amri in Al-Sunnah: 

Theological and Social Implications in Nationhood. Journal of Management and Social Sciences, 

3(4), 13–24. 

 


