
 

  

 

 

 

    547 

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital 

eISSN: 3089-7734; pISSN: 3089-7742 

 

Sejarah Artikel: 
 

ABSTRACT 
The application of flogging for adultery in Nanggroe AcehDarussalam is a form of Islamic law 

implementation that has a specific legal basisthrough the Qanun Jinayat. However, its 

effectiveness in the perspective ofIslamic criminal law still raises normative debates. This 

studyaims to analyze the harmony between the provisions of flogging in the qanunand the 

principles of Islamic criminal law, as well as to assess its normative effectivenessbased on the 

objectives of Sharia law. The method used is normative juridical researchwith a legislative and 

conceptual approach through a reviewof national regulations, qanun, and fiqh jinayah 

literature.The results show that the provisions on flogging in the Qanun Jinayat are generallyin 

line with the principles of hudud and the principle of prudence, but there areseveral 

modifications that affect its normative effectiveness, particularly in relation toevidence and the 

objective of prevention. The novelty of this research lies in itscomprehensive analysis linking 

normative effectiveness with maqashidal-syari'ah. Its academic contribution is to provide a 

normative evaluation framework for assessing the application of Islamic criminal law in the 

context of a modern state.  

Keywords: effectiveness, flogging, adultery 

 

ABSTRAK 
Penerapan hukuman cambuk bagi pelaku zina di Nanggroe Aceh Darussalam merupakan bentuk 

implementasi syariat Islam yang memiliki dasar yuridis khusus melalui Qanun Jinayat. Namun, 

efektivitasnya dalam perspektif hukum pidana Islam masih menimbulkan perdebatan normatif. 

Penelitian ini bertujuan menganalisis keselarasan antara ketentuan hukum cambuk dalam qanun 

dengan prinsip-prinsip pemidanaan Islam serta menilai efektivitas normatifnya berdasarkan 

tujuan syariat. Metode yang digunakan adalah penelitian yuridis normatif dengan pendekatan 

perundang-undangan dan konseptual melalui telaah terhadap regulasi nasional, qanun, serta 

literatur fiqh jinayah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ketentuan cambuk pada Qanun 

Jinayat umumnya sejalan dengan prinsip hudud dan asas kehati-hatian, namun terdapat 

beberapa modifikasi yang memengaruhi efektivitas normatifnya, terutama terkait pembuktian 

dan tujuan pencegahan. Kebaruan penelitian ini terletak pada analisis komprehensif yang 

menghubungkan efektivitas normatif dengan maqashid al-syari’ah. Kontribusi akademiknya 

adalah memberikan kerangka evaluasi normatif untuk menilai penerapan pidana Islam di 

konteks negara modern.  

Kata Kunci: efektivitas, hukum cambuk, zina 

 

 

 

 

Diterima  06-12-2025 

Disetujui 16-12-2025 

Diterbitkan  18-12-2025 

 

 

  

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/0p5zyc85 

 Hal. 547-556 

  

  

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi 

Nanggroe Aceh Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam 
 

Filla Rusni Madjie1, Laisya Ramadhani2, Deden Najmudin3 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia1,2,3 

 

*Email Korespodensi: filla.madjie@gmail.com1, laisyaramadhani23@gmail.com2, 

deden.najmudin@uinsgd.ac.id3 
 

 



 
 

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh 

Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam 

 Madjie, et al.) 

 

 
 

 

 

   548 

 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Filla Rusni Madjie, Laisya Ramadhani, & Deden Najmudin. (2025). Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina 

ddi Nanggroe Aceh Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam. Jejak Digital: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 2(1), 547-556. 

https://doi.org/10.63822/0p5zyc85 

 
 



 
 

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh 

Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam 

 Madjie, et al.) 

 

 
 

 

 

   549 

PENDAHULUAN 

Setiap wilayah di Indonesia diberikan otonomi untuk menegakan aturan di wilayahnya masing-

masing, namun provinsi Nanggroe Aceh Darussalam diberikan otonomi khusus dengan kewenangan 

menegakkan aturan hukumnya sesuai dengan syariat Islam dengan berpegang pada al-Qur’an dan sunnah.. 

Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 Tentang Otonomi Khusus Bagi Provinsi Aceh menjelaskan bahwa 

pemerintah memberikan kewenangan khusus bagi wilayah Aceh untuk menerapkan aturan sesuai syariat 

Islam dan memberi landasan hukum peradilan syariat yang berlaku di Aceh. Maka dengan adanya 

perlindungan dari pemerintah pusat bagi wilayah Aceh, dilanjutkan dengan adanya pembentukan peraturan 

daerah bernuansa syariah di Aceh yang disebut dengan qanun yang merupakan payung hukum guna 

ditegakkannya aturan hukum pidana Islam yang kemudian terbagi banyak macam jenis qanun. Salah satu 

qanun tersebut ada yang mengatur mengenai tindak pidana zina, yakni pada Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 

2014. 

Penerapan syariat Islam di Nanggroe Aceh Darussalam merupakan salah satu fenomena hukum yang 

paling menonjol dalam dinamika sistem hukum Indonesia. Sejak diberlakukannya Undang-Undang Nomor 

11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh, provinsi ini memiliki kewenangan khusus untuk menjalankan 

aturan pidana berbasis syariat, termasuk penetapan hukum cambuk sebagai sanksi terhadap pelaku zina. 

Praktik hukum ini tidak hanya merepresentasikan identitas religius masyarakat Aceh, tetapi juga 

menghadirkan diskursus panjang mengenai relasi antara hukum agama, hak asasi manusia, dan pluralitas 

hukum di Indonesia. Di tengah arus modernitas dan globalisasi nilai, penerapan hukuman cambuk menjadi 

arena tarik-menarik antara tuntutan moral spiritual dan ekspektasi hukum universal. Di sinilah kegelisahan 

akademik muncul: sejauh mana hukuman cambuk benar-benar efektif sebagai instrumen pencegahan zina 

(zajr) dan pemulihan moral dalam perspektif hukum pidana Islam? 

Penerapan hukuman cambuk bagi pelaku zina di Aceh selalu menimbulkan kegelisahan intelektual 

yang mendalam. Di satu sisi, hukuman ini dipandang sebagai manifestasi konkret dari implementasi syariat 

Islam dalam kerangka pemerintahan daerah otonom khusus yang dijamin oleh Undang-Undang 

Pemerintahan Aceh (UUPA). Para ulama dan sebagian sarjana hukum Islam menegaskan bahwa cambuk 

merupakan uqubah yang sah secara syariah, memiliki dasar dalam nash dan fikih klasik, serta diyakini 

efektif dalam menjaga moralitas publik dan kehormatan masyarakat. Namun di sisi lain, para ahli hukum 

tata negara, akademisi HAM, dan pakar hukum modern mempertanyakan legitimasi hukuman fisik 

semacam ini dalam konteks negara demokratis yang pluralistik, yang menganut asas persamaan di hadapan 

hukum dan penghormatan terhadap hak asasi manusia. Pertentangan antara nilai-nilai syariah dan prinsip 

hak asasi manusia global, serta antara otoritas hukum lokal (Qanun Jinayat) dan norma hukum nasional, 

menjadikan isu ini sebagai medan perdebatan yang terus diperluas dalam kajian akademik kontemporer.  

Secara teoretis, cambuk dirancang untuk memberikan efek jera (rad‘) serta memiliki nilai edukatif 

melalui pemurnian diri (tazkiyah), sehingga seharusnya membantu membentuk ketertiban moral 

masyarakat muslim. Namun implementasi normatif di Aceh menyisakan banyak perdebatan, ada yang 

menilai cambuk sebagai instrumen simbolik yang lebih menekankan aspek pertunjukan publik ketimbang 

efektivitas substantifnya, sementara yang lain mengkhawatirkan potensi penyalahgunaan, ketidaksesuaian 

prosedural, hingga bias gender dalam penerapannya. Kritik-kritik ini memperlihatkan bahwa tanpa 

penguatan sistem peradilan syariah, pemahaman masyarakat, serta kehati-hatian dalam pembuktian, 

hukuman cambuk dapat kehilangan fungsi normatifnya. Hal ini menunjukkan perlunya analisis yuridis 

normatif yang tidak hanya membedah regulasi, tetapi juga menimbangnya dalam kerangka prinsip-prinsip 

pemidanaan Islam modern serta maqāṣid al-syarī‘ah. 



 
 

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh 

Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam 

 Madjie, et al.) 

 

 
 

 

 

   550 

Perkembangan wacana ini memperlihatkan adanya gap analysis (kesenjangan antara das sollen dan 

das sein yang tegas, sekalipun berbagai penelitian telah membahas hukuman cambuk di Aceh, sebagian 

besar masih berkutat pada aspek historis, prosedural, pelaksanaan teknis, atau dinamika sosial-politiknya. 

Kajian yang menelaah secara sistematis bagaimana ketentuan Qanun Jinayat, mulai dari definisi zina, 

standar pembuktian, hingga tata cara eksekusi cambuk serta selaras atau mungkin tidak sepenuhnya selaras 

dengan tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah) dalam perspektif hukum pidana Islam, masih sangat terbatas. 

Padahal, efektivitas dalam konteks hukum pidana Islam tidak hanya dapat diukur secara empiris, tetapi juga 

melalui kesesuaian normatif antara regulasi positif dan prinsip ideal syariat seperti pemeliharaan 

kehormatan, keturunan, dan moralitas publik. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan 

tersebut dengan menilai efektivitas normatif penerapan hukuman cambuk melalui teori pemidanaan Islam 

terutama konsep pencegahan, efek jera, dan pemurnian moral, serta menilai sejauh mana Qanun Jinayat 

benar-benar mencerminkan prinsip-prinsip tersebut. 

Beberapa penelitian terdahulu dalam lima tahun terakhir telah membahas aspek-aspek terkait 

hukuman cambuk di Aceh. Pertama, Putri Husnul Khotimah, dalam artikel “Efektivitas Penjatuhan 

Hukuman Cambuk bagi Pelaku Zina dalam Qanun Jinayah No. 6 Tahun 2014” membahas dampak hukuman 

cambuk terhadap efek jera dan penerimaan sosial masyarakat Aceh. Kedua, Misran dalam penelitiannya 

“Perspektif Siyasah Syar’iyyah terhadap Pemberlakuan had Zina dalam Pasal 33 Qanun Aceh No. 6 Tahun 

2014” telah mengevaluasi perbedaan kriteria muhsan dan ghairu muhsan serta implikasinya dalam 

pemidanaan syariah. Ketiga, Indra Suhardi dalam artikel “Perlindungan Keluarga Terpidana Hukuman 

Cambuk dalam Qanun Aceh” mengemukakan bahwa hukuman cambuk memiliki potensi untuk menjadi 

alternatif pidana yang lebih “manusiawi” dibanding penjara, terutama dalam konteks perlindungan keluarga 

narapidana. Walaupun demikian, penelitian-penelitian ini cenderung fokus pada aspek prosedural, sosial, 

dan politik, tanpa menyelidiki secara mendalam hubungan antara norma hukuman cambuk dan tujuan 

pemidanaan Islam (maqāṣid). Oleh karena itu, penelitian kami menghadirkan kebaruan dengan melihat 

efektivitas hukuman cambuk dari kerangka pemidanaan Islam secara normatif dan konseptual. 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan yuridis normatif yang 

menggabungkan pendekatan perundang-undangan dan pendekatan konseptual untuk menilai efektivitas 

pelaksanaan hukuman cambuk bagi pelaku zina di Nanggroe Aceh Darussalam dalam perspektif hukum 

pidana Islam. Pendekatan perundang-undangan digunakan untuk menelaah Qanun Aceh No. 6 Tahun 2014 

tentang Hukum Jinayat, Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh, peraturan 

teknis, serta putusan peradilan yang relevan, sedangkan pendekatan konseptual digunakan untuk mengkaji 

kesesuaian pelaksanaan uqubah cambuk dengan teori pemidanaan Islam, maqāṣid al-syarī‘ah, dan prinsip 

pencegahan (zajr/rad‘) serta pemurnian moral (tazkiyah). Data penelitian terdiri dari data primer berupa 

peraturan perundang-undangan, dokumen resmi pemerintah, dan putusan pengadilan, serta data sekunder 

berupa literatur fiqh jinayah, buku akademik, artikel jurnal, dan penelitian terdahulu. Pengumpulan data 

dilakukan melalui studi dokumen dan telaah pustaka, sedangkan analisis data dilakukan secara kualitatif 

melalui teknik analisis isi (content analysis) untuk menafsirkan norma dan prinsip hukum serta 

mengevaluasi efektivitas normatif pelaksanaan hukuman cambuk dalam kerangka hukum pidana Islam. 

 

 



 
 

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh 

Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam 

 Madjie, et al.) 

 

 
 

 

 

   551 

PEMBAHASAN 

Dasar Normatif Penerapan Hukum Cambuk di Nanggore Aceh Darussalam 

Cambuk merupakan salah satu bentuk hukuman pidana yang sesuai dengan syariat Islam bagi pelaku 

tindak pidana dimana hukuman cambuk ini tercantum didalam qanun. Hukuman cambuk tidak dijatuhkan 

kepada semua jenis tindak pidana sebab hakim yang akan mempertimbangkan kembali hukuman yang tepat 

dalam setiap tindak pidana yang terjadi, cambuk ini lebih condong sering dijatuhi pada perkara jarimah 

hudud yang dimana ancaman hukumaan yang bersifat tunggal. Pelaksanaan hukuman cambuk sebagai 

sanksi jarimah zina di Aceh diatur secara tegas melalui Qanun Jinayat No. 6 Tahun 2014, yang menetapkan 

ketentuan hukum pidana berbasis Syariat Islam, termasuk mekanisme pembuktian, prosedur persidangan, 

dan tata cara pelaksanaan cambuk. Qanun ini didukung oleh Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 

tentang Pemerintahan Aceh, yang memberikan otonomi khusus bagi provinsi untuk menerapkan hukum 

Syariat. 

Qanun mengatur sesuai dengan syariat Islam pada setiap tindak pidana, termasuk untuk tindak pidana 

zina sendiri termuat dalam bagian kelima Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Hukum Jinayat. 

Dalam bagian tersebut mengatur terkait aturan tindak pidana zina. Pasal 33 memuat aturan jumlah hukuman 

bagi siapapun pelaku yang sengaja melakukan tindak pidana zina dengan ancaman sebanyak 100 kali 

cambuk, bagi yang mengulangi perbuatan yang sama (zina) diancam cambuk 100 kali ditambah ta’zir denda 

paling banyak 120 gram emas murni atau pidana penjara paling lama 12 bulaan dan bagi setiap orang atau 

lembaga yang sengaja menyediakan fasilitas jarimah zina maka diancam hukuman cambuk 100 kali dan 

denda paling banyak 1000 gram emas murni atau penjara paling lama 100 bulan. Aturan bagi jarimah zina 

ini selain dalam Pasal 33 masih diatur hingga Pasal 44 dimana apabila ditelaah hukuman pokok nya yakni 

cambuk bagi pelaku zina apabila ada tambahan hukuman yakni berbentuk jarimah ta’zir. 

Apabila hakim menjatuhkan hukuman cambuk terhadap pelaku tindak pidana, pelaksanaannya 

dilakukan melalui koordinasi antara jaksa penuntut umum dan Dinas Syariah di tingkat kota atau kabupaten, 

dengan petugas pencambukan berasal dari wilayah setempat. Biaya operasional untuk pelaksanaan 

hukuman ini ditanggung oleh pemerintah daerah, mengingat pelaksanaan cambuk diatur dalam peraturan 

daerah, meskipun sifat peradilannya bersandar pada prinsip-prinsip syariat Islam. Pelaku tindak pidana yang 

dijatuhi cambuk tidak ditahan, namun setelah waktu pelaksanaan ditentukan, jaksa penuntut umum 

mengirimkan surat panggilan untuk hadir secara sukarela di lokasi yang telah ditetapkan, sebagai wujud 

tanggung jawab atas perbuatannya. Pelaksanaan cambuk dilakukan dengan memperhatikan tujuan utama 

yakni menegakkan keadilan, sekaligus menjaga kesehatan dan keselamatan terpidana, sehingga eksekusi 

tidak dilakukan secara sewenang-wenang. Dalam praktiknya, prosedur pelaksanaan cambuk mengikuti 

aturan yang ditetapkan oleh peraturan daerah provinsi, termasuk pengawasan oleh waliyatull hisbah, 

pengawasan medis, penentuan lokasi publik, pembatasan area tubuh yang boleh dicambuk, posisi tubuh 

terpidana sesuai jenis kelamin, penundaan bagi terpidana hamil, serta penyesuaian jika pelaksanaan cambuk 

dianggap berisiko bagi keselamatan oleh dokter pengawas. Dengan mekanisme ini, pelaksanaan cambuk 

dirancang untuk tetap sesuai dengan prinsip Syariat Islam sekaligus menghormati aspek kemanusiaan, 

keselamatan, dan keadilan sosial. 

Secara yuridis, hukuman cambuk dijalankan melalui prosedur formal yang ketat, mulai dari 

pengakuan pelaku (ta’ah atau confession), pemeriksaan saksi, sampai putusan pengadilan syariah, dengan 

tujuan memastikan kepastian hukum dan meminimalkan potensi kesalahan dalam penjatuhan sanksi. 

Namun, berbagai kajian empiris menunjukkan bahwa pelaksanaan cambuk tidak hanya berfungsi sebagai 

penegakan hukum, tetapi juga memiliki dimensi sosial dan budaya yang kompleks. Masyarakat Aceh 



 
 

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh 

Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam 

 Madjie, et al.) 

 

 
 

 

 

   552 

menafsirkan hukuman ini tidak sekadar sebagai tindakan represif, tetapi sebagai instrumen moral dan sosial; 

sebagian besar masyarakat memandang cambuk sebagai sarana rehabilitasi moral, pembinaan spiritual, dan 

pencegahan perilaku zina, sejalan dengan tujuan maqāṣid al-shari‘ah untuk melindungi agama, akal, jiwa, 

keturunan, dan harta. Di sisi lain, terdapat juga persepsi yang menyoroti efek negatif hukuman cambuk, 

seperti stigma sosial bagi pelaku dan keluarganya, tekanan psikologis, serta ketegangan dengan prinsip hak 

asasi manusia internasional yang menolak hukuman yang bersifat menyiksa. 

Maka, berdasarkan aturan yang berlaku, pelaksanaan hukuman cambuk tidak hanya menekankan 

pada penegakan keadilan hukum, tetapi juga memperhatikan aspek keselamatan terpidana. Waliyatul 

Hisbah menjalankan tugasnya di bawah pengawasan kejaksaan, dengan memastikan bahwa semua prosedur 

hukum dijalankan sesuai ketentuan yang berlaku. Selain itu, eksekusi cambuk dilakukan di ruang publik 

sebagai bentuk sanksi sosial, dengan tujuan agar pelaku merasa jera dan tidak mengulangi perbuatannya. 

Pelaksanaan secara sukarela ini juga memberikan kesempatan bagi pelaku untuk 

mempertanggungjawabkan tindakannya secara terbuka, sehingga ia dapat memulihkan kehormatan diri di 

lingkungan masyarakat melalui kesadaran dan tanggung jawab atas perbuatannya. 

Sebenarnya, pelaksanaan eksekusi cambuk di Aceh tidak dilakukan secara maksimal sebagaimana 

tujuan hukuman tersebut seharusnya, yakni sebagai sarana penjeraan bagi terpidana sekaligus memberi efek 

jera bagi masyarakat agar tidak mengulangi perbuatan serupa. Tujuan utama cambuk menekankan pada 

aspek psikologis dan spiritual terpidana sebagai wujud penegakan keadilan. Namun, dalam praktiknya, 

pelaksanaan cambuk tetap memperhatikan batasan tertentu, karena tujuan lainnya adalah agar terpidana 

hanya merasakan sakit fisik yang bersifat sementara tanpa menimbulkan cedera permanen, mengingat 

mereka tetap memiliki hak atas hidup dan masa depan mereka. Kebijakan ini mencerminkan komitmen 

Aceh dalam menegakkan hukum sesuai dengan peraturan daerah provinsi yang berlaku, dengan 

menerapkan ketentuan berbasis syariat Islam, tidak hanya untuk memastikan keadilan hukum, tetapi juga 

untuk mewujudkan masyarakat yang rahmatan lil-‘alamin. Dengan demikian, Aceh, yang dijuluki Serambi 

Mekkah, menjadi satu-satunya wilayah di Indonesia yang memiliki peraturan daerah khusus bernuansa 

syariat Islam, yang menjunjung tinggi hukum nasional sekaligus prinsip-prinsip hukum Islam. 

 

Kesesuaian Mekanisme Pelaksanaan Hukuman Cambuk dalam Fiqh Jinayah 

Qanun Aceh No. 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayat pada dasarnya dirancang sebagai instrumen 

hukum yang mengintegrasikan prinsip-prinsip syariat Islam ke dalam sistem hukum positif Indonesia, 

khususnya dalam mengatur jarimah zina dan uqubah cambuk. Dari sisi dasar normatif, qanun ini merujuk 

langsung pada nash Al-Qur’an, terutama Surah an-Nūr [24] ayat 2 yang berbunyi: 

نْهُمَا مِا۟ئةََ جَلْدَةٍٍۢ ۖ وَلََ تأَخُْذْكُم بهِِمَا رَأفْةٌَ فِى دِ  حِدٍ م ِ انيِ فٱَجْلِدُوا۟ كُلَّ وََٰ انِيةَُ وَٱلزَّ ِ الزَّ ِ وَٱلْيوَْمِ ٱلْـَٔاخِرِ ۖ وَلْيَشْهَدْ  ينِ ٱللَّّ  إنِ كُنتمُْ تؤُْمِنوُنَ بٱِللَّّ

نَ ٱلْمُؤْمِنِينَ   عَذاَبهَُمَا طَائِٓفةٌَ م ِ

“Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina, maka deralah masing-masing dari keduanya 

seratus kali dera. Dan janganlah belas kasihan kepada keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan) 

agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah dan hari akhir. Dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman 

mereka disaksikan oleh sekelompok orang yang beriman.” (QS. an-Nūr [24]: 2) 

Ayat ini menetapkan hukuman seratus kali dera bagi laki-laki dan Perempuan pezina. Hadits juga 

menegaskan pemidanaan zina ghairu muḥsan dengan cambuk dan pengasingan, sebagaimana sabda Nabi: 

“Ambillah dariku, ambillah dariku; Allah telah menjadikan jalan untuk mereka: bagi yang belum menikah, 

seratus kali cambuk dan pengasingan satu tahun…” (HR. Muslim). Prinsip ini juga sejalan dengan kaidah 

fikih al-ḥukmu yadūru ma‘a ‘illatihi bahwa hukum mengikuti illatnya, yaitu penjagaan kehormatan (ḥifẓ 



 
 

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh 

Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam 

 Madjie, et al.) 

 

 
 

 

 

   553 

al-‘irḍ) dan keturunan (ḥifẓ al-nasl). Dari perspektif tujuan pemidanaan, pengaturan sanksi cambuk 

merepresentasikan nilai zajr (pencegahan), rad‘ (efek jera), dan tazkiyah (pemurnian moral), yang diperkuat 

konsep maqāṣid al-syarī‘ah. Penempatan tujuan tersebut dalam qanun sejalan dengan prinsip taṣarruf al-

imām manūṭ bi al-maṣlaḥah yang mengharuskan pemerintah menetapkan kebijakan hukum demi 

kemaslahatan masyarakat. Selain itu, asas legalitas lā jarīmah wa lā ‘uqūbah illā bi al-naṣ terimplementasi 

melalui perumusan definisi, unsur perbuatan, dan batasan sanksi secara tertulis suatu bentuk harmonisasi 

antara fiqh jinayah dan prinsip nullum crimen sine lege dalam negara demokrasi modern. 

Qanun Jinayat dalam aspek teknis pembuktian dan pelaksanaan telah mengadopsi prinsip kehati-

hatian syar‘i dengan tetap mempertahankan spirit dalil bahwa jarimah zina sebagai hudūd memiliki beban 

pembuktian sangat ketat, sebagaimana hadits yang mensyaratkan empat saksi laki-laki yang melihat secara 

langsung peristiwa zina. Namun, qanun memperluas alat bukti melalui pengakuan dan petunjuk dengan 

tetap menjunjung prinsip dar’ al-hudūd bi al-syubuhāt (menghindarkan ketika terdapat keraguan). Dari sisi 

proporsionalitas hukuman, penetapan uqubah cambuk dalam qanun masih berada dalam koridor batas 

syariat, sekaligus mempertimbangkan kemudaratan sosial-ekonomi pidana penjara, sesuai kaidah irtikāb 

akhaff al-ḍararayn (memilih mudarat yang lebih ringan). Adapun dari segi perlindungan martabat manusia, 

qanun menetapkan standar pelaksanaan cambuk yang tidak melukai, diawasi tenaga medis, menggunakan 

pakaian tertutup, dan dilakukan tanpa penyiksaan sejalan dengan prinsip al-ḥudūd tuqāmu bi ghayri ta‘dhīb 

dan hadis Nabi, “Jika kalian menghukum, jangan melampaui batas.” Dengan demikian, meskipun 

mengandung sejumlah adaptasi terhadap konteks hukum nasional, secara substansial materi muatan Qanun 

Jinayat menunjukkan koherensi kuat dengan prinsip-prinsip hukum pidana Islam sekaligus memperhatikan 

dinamika penerapannya dalam sistem hukum modern. 

Selanjutnya, kesesuaian muatan qanun dengan kerangka pemidanaan Islam dapat dilihat melalui 

prinsip proporsionalitas hukuman, di mana Qanun Jinayat tetap mempertahankan diferensiasi sanksi antara 

pelaku muhsan dan ghairu muhsan sebagaimana yang dikenal dalam fiqh jinayah. Modifikasi tertentu 

seperti variasi jumlah cambukan dan kombinasi sanksi dinilai tidak keluar dari batas maqāṣid karena tetap 

menjaga orientasi moral dan perlindungan masyarakat. Qanun juga menekankan perlindungan martabat 

manusia melalui prosedur pelaksanaan cambuk yang mengatur larangan melukai, kewajiban menutup 

tubuh, dan supervisi medis. Pendekatan ini selaras dengan prinsip al-raḥmah dan pandangan fiqh jinayah 

kontemporer yang menuntut pelaksanaan hudūd secara humanis dan tidak berlebihan. Keseluruhan aspek 

tersebut menunjukkan bahwa meskipun terdapat adaptasi kontekstual terhadap kebutuhan regulatif Aceh 

dan sistem hukum nasional, Qanun Jinayat secara umum mempertahankan keselarasan dengan prinsip 

fundamental hukum pidana Islam. Harmonisasi antara fiqh dan regulasi modern tersebut memperlihatkan 

bahwa qanun tidak berhenti pada reproduksi teks normatif, tetapi juga mengintegrasikan nilai moral, 

kepastian hukum, dan perlindungan kemanusiaan yang menjadi inti pemidanaan Islam. 

 

Efektivitas Hukuman Cambuk Ditinjau dari Tujuan Pemidanaan Hukum Pidana Islam 

Efektivitas pelaksanaan hukuman cambuk bagi pelaku zina dalam kerangka hukum pidana Islam 

tidak dinilai melalui data empiris, tetapi melalui kesesuaian antara norma qanun, prinsip syariat, dan teori 

tujuan pemidanaan Islam. Dalam literatur fikih jinayah, tujuan pemidanaan Islam mencakup zajr 

(pencegahan agar masyarakat tidak mendekati zina), rad’ (memberikan efek jera pada pelaku), dan tazkiyah 

(penyucian diri bagi pelaku yang menerima hukuman sebagai penebus dosa). Secara normatif, Qanun 

Jinayat Aceh No. 6 Tahun 2014 menetapkan hukuman cambuk sebagai salah satu uqubah hudud dalam 

jarimah zina, yang secara konseptual merefleksikan model pemidanaan klasik Islam sebagaimana 



 
 

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh 

Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam 

 Madjie, et al.) 

 

 
 

 

 

   554 

disebutkan dalam QS. al-Nūr [24]:2 tentang keharusan menegakkan hukuman had dengan tingkat ketegasan 

yang memiliki dimensi sosial preventif. Dengan demikian, secara doktrinal, qanun telah menempatkan 

hukuman cambuk sebagai sarana pencegahan dan penguatan moral sosial sebagaimana diajarkan dalam 

fiqh. 

Dari perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, efektivitas hukuman cambuk dinilai berdasarkan 

kontribusinya terhadap penjagaan nasl (keturunan), ‘ird (kehormatan), dan akhlaq al-‘āmmah (moral 

publik). Qanun Jinayat, ketika dilihat dari konstruksi normatifnya, bertujuan menjaga tatanan sosial melalui 

pembatasan perilaku seksual yang merusak struktur keluarga dan kehormatan masyarakat. Literatur 

kontemporer menegaskan bahwa proporsionalitas hukuman dan mekanisme pelaksanaannya harus sejalan 

dengan prinsip perlindungan martabat manusia (hifz al-karāmah), sehingga pelaksanaan cambuk di Aceh 

yang dilakukan di ruang terbatas, dipantau oleh tenaga medis, dan dibatasi intensitasnya dapat dinilai 

sebagai bentuk adaptasi maqasid terhadap konteks negara modern. Dari sudut teori hukum pidana Islam, 

efektivitas normatif bukan ditentukan oleh statistik kriminal, tetapi oleh konsistensi norma qanun dengan 

tujuan pemidanaan Islam: apakah hukuman mampu secara konseptual mencegah pelanggaran, menjaga 

integritas moral komunitas, serta membuka pintu penyucian moral bagi pelaku. Dalam konteks tersebut, 

struktur normatif Qanun Jinayat menunjukkan keselarasan yang cukup kuat dengan teori klasik maupun 

maqasid modern, meskipun beberapa penyesuaian tetap menjadi perdebatan akademik. 

 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan analisis normatif konseptual terhadap pelaksanaan hukuman cambuk bagi pelaku zina 

di Aceh, dapat disimpulkan bahwa dasar normatif pelaksanaan cambuk telah jelas tertuang dalam UUPA 

2006 dan Qanun Jinayat Aceh No. 6 Tahun 2014, menegaskan kedudukan cambuk sebagai hukuman hudud 

bagi zina ghairu muhshan sesuai dengan fiqh klasik. Syarat pembuktian yang ketat, seperti empat saksi, 

pengakuan, dan prinsip kehati-hatian (dar’ al-hudūd bi al-syubuhāt), juga diterapkan untuk menjaga 

legitimasi hukum serta meminimalkan risiko kesalahan. Secara normatif, Qanun Jinayat selaras dengan 

prinsip-prinsip hukum pidana Islam dalam memastikan kepastian hukum dan perlindungan martabat 

manusia. Mekanisme pelaksanaan hukuman cambuk mencakup proses penyidikan, peradilan di Mahkamah 

Syar’iyah, hingga eksekusi cambuk. Standar pelaksanaan mengatur jumlah cambukkan, jenis alat, batasan 

fisik bagi algojo, serta pemeriksaan kesehatan terpidana, yang secara normatif bertujuan agar hukuman 

tidak berlebihan dan tetap menjaga martabat manusia. Evaluasi implementasi di lapangan menunjukkan 

adanya tantangan dalam transparansi, konsistensi prosedur, dan pemahaman masyarakat, meskipun secara 

umum prosedur tersebut berupaya menyeimbangkan antara kepatuhan terhadap syariat dan praktik hukum 

modern. 

Perspektif tujuan pemidanaan Islam menyatakan bahwa efektivitas hukuman cambuk dianalisis 

melalui aspek pencegahan (zajr), efek jera (rad’), dan pemurnian moral (tazkiyah). Secara normatif, 

cambuk berpotensi menegakkan moral dan kehormatan masyarakat serta melindungi keturunan, sesuai 

dengan maqāṣid al-syarī‘ah. Namun, penerapan hukuman ini masih menuai perdebatan terkait dampak 

sosial hukum penerimaan masyarakat, kritik hak asasi manusia, serta pertanyaan apakah cambuk benar-

benar menekan perilaku zina atau lebih bersifat simbolik. Dengan demikian, meskipun secara normatif 

cambuk selaras dengan prinsip hukum pidana Islam dan tujuan syariat, efektivitasnya dalam praktik 

memerlukan dukungan sistem peradilan yang kokoh, edukasi masyarakat, dan pengawasan yang konsisten. 

 



 
 

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh 

Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam 

 Madjie, et al.) 

 

 
 

 

 

   555 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Halim Ibrahim, Noor Naemah Abdul Rahman, Shaikh Mohd Saifuddeen, dan Madiha Baharuddin. 

“Maqasid al-Shariah Based Islamic Bioethics: A Comprehensive Approach.” Journal of Bioethical 

Inquiry 16, no. 3 (2019): 333–345. https://doi.org/10.1007/s11673-019-09902-8. 

Adam Juliandika dan Fazzan Fazzan. “The Implementation of Islamic Sharia in the Enforcement of Qanun 

Jinayat in Aceh: A Legal Analysis and Social Impact.” Ahlika: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum 

Islam 1, no. 2 (2024): 148–161. https://doi.org/10.70742/ahlika.v1i2.94. 

Ahmad Wildan Rofrofil Akmal, “Reconstruction of the Criminal Offense of Zina in the Criminal Code 

based on Maslahah in Aceh, Indonesia,” Jurnal Ilmiah Ahwal Syakhshiyyah (JAS) 6, no. 1 (2024): 

20–36, https://doi.org/10.33474/jas.v6i1.21189. 

Al-Qur’an, Surah an-Nūr 24:2, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Departemen Agama RI, 2019). 

Andara Isnaini, Afrina Zuhaifa Lubis, Annisa Hakim, Dea Khatijah, Wanda Sari Siregar, Khairunnisa. 

“Tinjauan Fiqih Jinayah terhadap Pidana Perzinaan dalam Hukum Islam.” Jurnal Hukum Progresif 

8, no. 1 (2025): 52-59. https://law.ojs.co.id/index.php/jhp/article/download/582/721/1255. 

Anton Widiyanto, Implementasi Fiqih Concret (Sebuah Re-Orientasi Pelaksanaan Syariat Islam di NAD) 

(Banda Aceh: Dinas Syariat Islam Provinsi Aceh, 2007) h. 70. 

Azman Kaoy Syah, Syariat Islam di NAD (Banda Aceh, 2007) h. 105. 

Bustami, “Standar Pembuktian dalam Jarimah Zina pada Qanun Jinayat Aceh,” Al-Mashlahah: Jurnal 

Hukum Islam dan Pranata Sosial 10, no. 1 (2022): 101–118. https://doi.org/10.30868/am.v10i01. 

Fauziati, Syahrizal Abbas, Soraya Devy, Muhammad Husnul, dan Suarni, “The Ijtihad of Female Judges 

in Aceh’s Sharia Courts: Disparity in Sentencing for Child Sexual Abuse,” El-Usrah: Jurnal Hukum 

Keluarga 8, no. 1 (2025): 294–312, https://doi.org/10.22373/zr002d09. 

Human Rights Watch, Policing Morality: Abuses in the Application of Sharia in Aceh, Indonesia (New 

York: HRW, 2010). 

I. K. Rohman, dkk., “Wilayatul Hisbah and Satpol PP's Joint Efforts in Sharia Enforcement in Aceh,” in 

Proceedings of the International Conference on Strategic and Global Studies (ICSGS 2024), Atlantis 

Highlights in Social Sciences, Education and Humanities 33 (2025). 

Indonesia, Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh 

(Jakarta: Sekretariat Negara, 2006). 

Indra Suhardi, “Perlindungan Keluarga Terpidana Hukuman Cambuk dalam Qanun Aceh,” Media Syari’ah 

21, no. 1 (2020): 45–60, https://doi.org/10.22373/jms.v21i1.6583.  

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008). h. 71–89. 

Mark Cammack, “Indonesia’s Legal Pluralism and the Problem of Sharia Implementation,” Asian Journal 

of Comparative Law 5, no. 1 (2010): 1–23. 

https://www.degruyterbrill.com/journal/key/asjcl/5/1/html?lang=en&srsltid=AfmBOoqPgEARWM

au40aBJoyHQJTiEhyFO-3WI21oxV97yd6EVDuY7pcT&utm_source=chatgpt.com.  

Misran, “Perspektif Siyasah Syar’iyyah terhadap Pemberlakuan Had Zina dalam Pasal 33 Qanun Aceh No. 

6 Tahun 2014,” As-Siyādah: Jurnal Hukum Tata Negara 2, no. 1 (2022): 23–36, 

https://doi.org/10.22373/as-siyadah.v2i1.2950. 

Musyafa, Imam Syafi’I, Muhammad Yassir, dan Bayu Rizky Fachri Zain, “Enforcement of Zina Laws in 

Islamic Law and Positive Law: Criticism of the Judge’s Decision and Offer of Solutions,” Jurnal Al-

Qadau: Peradilan dan Hukum Keluarga Islam 11, no. 2 (2024): 94–114. https://doi.org/10.24252/al-

qadau.v11i2.52493. 

https://doi.org/10.1007/s11673-019-09902-8
https://doi.org/10.70742/ahlika.v1i2.94
https://doi.org/10.33474/jas.v6i1.21189
https://law.ojs.co.id/index.php/jhp/article/download/582/721/1255
https://doi.org/10.30868/am.v10i01
https://doi.org/10.22373/zr002d09
https://doi.org/10.22373/jms.v21i1.6583
https://www.degruyterbrill.com/journal/key/asjcl/5/1/html?lang=en&srsltid=AfmBOoqPgEARWMau40aBJoyHQJTiEhyFO-3WI21oxV97yd6EVDuY7pcT&utm_source=chatgpt.com
https://www.degruyterbrill.com/journal/key/asjcl/5/1/html?lang=en&srsltid=AfmBOoqPgEARWMau40aBJoyHQJTiEhyFO-3WI21oxV97yd6EVDuY7pcT&utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.22373/as-siyadah.v2i1.2950
https://doi.org/10.24252/al-qadau.v11i2.52493
https://doi.org/10.24252/al-qadau.v11i2.52493


 
 

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh 

Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam 

 Madjie, et al.) 

 

 
 

 

 

   556 

Nairazi, Akmal, Indis Ferizal, dan Feni Riana Manoppo, “Fiqh dan Negara: Dinamika Penerapan Sanksi 

Hukuman Zina di Aceh,” Legalite: Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 9, no. 1 

(2024): 72–83. https://doi.org/10.32505/legalite.v9i1.8929. 

Nurbaiti, dan Haiyun Nisa. “The Perception of Society on Judicial Caning as the Form Implementation of 

Qanun Jinayah (Psychological Perspective).” Psychosophia: Journal of Psychology, Religion, and 

Humanity 3, no. 1 (2021): 13–23. https://doi.org/10.32923/psc.v3i1.1698. 

Pemerintah Indonesia. Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh, Lembaran 

Negara Republik Indonesia Tahun 2006, No. 46, Jakarta: Sekretariat Negara, 2006. 

Pemerintah Aceh. Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayat, Pasal 1–10, Banda Aceh: 

Dewan Perwakilan Rakyat Aceh, 2014. 

Putri Husnul Khotimah, Widi Novianti, and Deden Najmudin, “Efektivitas Penjatuhan Hukuman Cambuk 

bagi Pelaku Zina dalam Qanun Jinayah No. 6 Tahun 2014,” Causa: Jurnal Hukum dan 

Kewarganegaraan 8, no. 1 (2024): 15–28, https://doi.org/10.55606/causa.v8i1.215. 

Putri Rahmah Nur Hakim, Irwan Abdullah, dan Mayadina Rohmi Musfiroh, “Contesting Sharia and Human 

Rights in the Digital Sphere: Media Representations of the Caning Controversy under the Qanun 

Jinayat in Aceh,” Journal of Islamic Law 6, no. 2 (2025): 206–235, 

https://doi.org/10.24260/jil.v6i2.3600. 

R. Michael Feener, Shariʿa and Social Engineering: The Implementation of Islamic Law in Contemporary 

Aceh, Indonesia (Oxford: Oxford University Press, 2013) h. 1–5. 

Salma, S., Alfi Syukri Rama, Jarudin, J., Muhammad Adib bin Samsudin, dan Defi Rahmi Fadhilah. 

“Between Flogging and Imprisonment: The Disparity Effect of the Sharia Court’s Decision on the 

Supremacy of the Qanun Jinayat of Aceh.” Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 9, no. 2 (2024): 573–

596. https://doi.org/10.29240/jhi.v9i2.8397. 

Syarifah Mudrika. “Implementasi Jarimah Zina Di Aceh Dalam Perspektif Hadis.” Legalite: Jurnal 

Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 8, no. 1 (2023): 1–19. 

https://doi.org/10.32505/legalite.v8i1.5918. 

Tim Lindsey and Helen Pausacker, Religion, Law and Intolerance in Indonesia (New York: Routledge, 

2016), h. 145–148. 

Zulkarnain, “Contestation of Sharia and Human Rights in Aceh,” Indonesia and the Malay World 47, no. 

138 (2019): 187–205, https://doi.org/10.1080/13639811.2019.1596047. 

Zumiyati Sanu Ibrahim, Suud Sarim Karimullah, Andi Istiqlal Assaad, Rina Septiani, dan Huseyin Okur. 

“Integration of Maqaṣid al-Shari’ah in the Criminal Law Reform to Achieve Justice and Human 

Dignity.” Jurnal Hukum Islam 23, no. 1 (2025): 105–144. https://doi.org/10.28918/jhi.v23i1.04. 

 

 

 

https://doi.org/10.32505/legalite.v9i1.8929
https://doi.org/10.32923/psc.v3i1.1698
https://doi.org/10.55606/causa.v8i1.215
https://doi.org/10.24260/jil.v6i2.3600
https://doi.org/10.29240/jhi.v9i2.8397
https://doi.org/10.32505/legalite.v8i1.5918
https://doi.org/10.1080/13639811.2019.1596047
https://doi.org/10.28918/jhi.v23i1.04

