° ° €lSON 3089-7734; plSON 3089-7742
d I Ita I Vol. 2, No. 1, Tahun 2026
doi.org/10.63822/0p5zyc85

JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN Hal-547-556

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi
Nanggroe Aceh Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam

Filla Rusni Madjie!, Laisya Ramadhani?, Deden Najmudin®
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia?3

“Email Korespodensi: filla.madjie@gmail.com?, laisyaramadhani23@gmail.com?,

deden.najmudin@uinsgd.ac.id®

Sejarah Artikel:

Diterima
Disetujui
Diterbitkan

P

06-12-2025
16-12-2025
18-12-2025

Pulohed by

indoPutfishing

ABSTRACT

The application of flogging for adultery in Nanggroe AcehDarussalam is a form of Islamic law
implementation that has a specific legal basisthrough the Qanun Jinayat. However, its
effectiveness in the perspective oflslamic criminal law still raises normative debates. This
studyaims to analyze the harmony between the provisions of flogging in the ganunand the
principles of Islamic criminal law, as well as to assess its normative effectivenessbased on the
objectives of Sharia law. The method used is normative juridical researchwith a legislative and
conceptual approach through a reviewof national regulations, ganun, and figh jinayah
literature.The results show that the provisions on flogging in the Qanun Jinayat are generallyin
line with the principles of hudud and the principle of prudence, but there areseveral
modifications that affect its normative effectiveness, particularly in relation toevidence and the
objective of prevention. The novelty of this research lies in itscomprehensive analysis linking
normative effectiveness with magashidal-syari'ah. Its academic contribution is to provide a
normative evaluation framework for assessing the application of Islamic criminal law in the
context of a modern state.

Keywords: effectiveness, flogging, adultery

ABSTRAK

Penerapan hukuman cambuk bagi pelaku zina di Nanggroe Aceh Darussalam merupakan bentuk
implementasi syariat Islam yang memiliki dasar yuridis khusus melalui Qanun Jinayat. Namun,
efektivitasnya dalam perspektif hukum pidana Islam masih menimbulkan perdebatan normatif.
Penelitian ini bertujuan menganalisis keselarasan antara ketentuan hukum cambuk dalam ganun
dengan prinsip-prinsip pemidanaan Islam serta menilai efektivitas normatifnya berdasarkan
tujuan syariat. Metode yang digunakan adalah penelitian yuridis normatif dengan pendekatan
perundang-undangan dan konseptual melalui telaah terhadap regulasi nasional, ganun, serta
literatur figh jinayah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ketentuan cambuk pada Qanun
Jinayat umumnya sejalan dengan prinsip hudud dan asas kehati-hatian, namun terdapat
beberapa modifikasi yang memengaruhi efektivitas normatifnya, terutama terkait pembuktian
dan tujuan pencegahan. Kebaruan penelitian ini terletak pada analisis komprehensif yang
menghubungkan efektivitas normatif dengan magashid al-syari’ah. Kontribusi akademiknya
adalah memberikan kerangka evaluasi normatif untuk menilai penerapan pidana Islam di
konteks negara modern.

Kata Kunci: efektivitas, hukum cambuk, zina

0 547



Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh d' 't I
Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam igita

Madjie, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Filla Rusni Madjie, Laisya Ramadhani, & Deden Najmudin. (2025). Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina
ddi Nanggroe Aceh Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam. Jejak Digital: Jurnal llmiah Multidisiplin, 2(1), 547-556.
https://doi.org/10.63822/0p5zyc85

O 548



Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh d‘ ‘t I
Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam lgl a

Madjie, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

PENDAHULUAN

Setiap wilayah di Indonesia diberikan otonomi untuk menegakan aturan di wilayahnya masing-
masing, namun provinsi Nanggroe Aceh Darussalam diberikan otonomi khusus dengan kewenangan
menegakkan aturan hukumnya sesuai dengan syariat Islam dengan berpegang pada al-Qur’an dan sunnah..
Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 Tentang Otonomi Khusus Bagi Provinsi Aceh menjelaskan bahwa
pemerintah memberikan kewenangan khusus bagi wilayah Aceh untuk menerapkan aturan sesuai syariat
Islam dan memberi landasan hukum peradilan syariat yang berlaku di Aceh. Maka dengan adanya
perlindungan dari pemerintah pusat bagi wilayah Aceh, dilanjutkan dengan adanya pembentukan peraturan
daerah bernuansa syariah di Aceh yang disebut dengan ganun yang merupakan payung hukum guna
ditegakkannya aturan hukum pidana Islam yang kemudian terbagi banyak macam jenis ganun. Salah satu
ganun tersebut ada yang mengatur mengenai tindak pidana zina, yakni pada Qanun Aceh Nomor 6 Tahun
2014.

Penerapan syariat Islam di Nanggroe Aceh Darussalam merupakan salah satu fenomena hukum yang
paling menonjol dalam dinamika sistem hukum Indonesia. Sejak diberlakukannya Undang-Undang Nomor
11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh, provinsi ini memiliki kewenangan khusus untuk menjalankan
aturan pidana berbasis syariat, termasuk penetapan hukum cambuk sebagai sanksi terhadap pelaku zina.
Praktik hukum ini tidak hanya merepresentasikan identitas religius masyarakat Aceh, tetapi juga
menghadirkan diskursus panjang mengenai relasi antara hukum agama, hak asasi manusia, dan pluralitas
hukum di Indonesia. Di tengah arus modernitas dan globalisasi nilai, penerapan hukuman cambuk menjadi
arena tarik-menarik antara tuntutan moral spiritual dan ekspektasi hukum universal. Di sinilah kegelisahan
akademik muncul: sejauh mana hukuman cambuk benar-benar efektif sebagai instrumen pencegahan zina
(zajr) dan pemulihan moral dalam perspektif hukum pidana Islam?

Penerapan hukuman cambuk bagi pelaku zina di Aceh selalu menimbulkan kegelisahan intelektual
yang mendalam. Di satu sisi, hukuman ini dipandang sebagai manifestasi konkret dari implementasi syariat
Islam dalam kerangka pemerintahan daerah otonom khusus yang dijamin oleh Undang-Undang
Pemerintahan Aceh (UUPA). Para ulama dan sebagian sarjana hukum Islam menegaskan bahwa cambuk
merupakan uqubah yang sah secara syariah, memiliki dasar dalam nash dan fikih klasik, serta diyakini
efektif dalam menjaga moralitas publik dan kehormatan masyarakat. Namun di sisi lain, para ahli hukum
tata negara, akademisi HAM, dan pakar hukum modern mempertanyakan legitimasi hukuman fisik
semacam ini dalam konteks negara demokratis yang pluralistik, yang menganut asas persamaan di hadapan
hukum dan penghormatan terhadap hak asasi manusia. Pertentangan antara nilai-nilai syariah dan prinsip
hak asasi manusia global, serta antara otoritas hukum lokal (Qanun Jinayat) dan norma hukum nasional,
menjadikan isu ini sebagai medan perdebatan yang terus diperluas dalam kajian akademik kontemporer.

Secara teoretis, cambuk dirancang untuk memberikan efek jera (rad ) serta memiliki nilai edukatif
melalui pemurnian diri (tazkiyah), sehingga seharusnya membantu membentuk Kketertiban moral
masyarakat muslim. Namun implementasi normatif di Aceh menyisakan banyak perdebatan, ada yang
menilai cambuk sebagai instrumen simbolik yang lebih menekankan aspek pertunjukan publik ketimbang
efektivitas substantifnya, sementara yang lain mengkhawatirkan potensi penyalahgunaan, ketidaksesuaian
prosedural, hingga bias gender dalam penerapannya. Kritik-kritik ini memperlihatkan bahwa tanpa
penguatan sistem peradilan syariah, pemahaman masyarakat, serta kehati-hatian dalam pembuktian,
hukuman cambuk dapat kehilangan fungsi normatifnya. Hal ini menunjukkan perlunya analisis yuridis
normatif yang tidak hanya membedah regulasi, tetapi juga menimbangnya dalam kerangka prinsip-prinsip
pemidanaan Islam modern serta magqasid al-syari ‘ah.

O 549



Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh d‘ ’t I
Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam |9| a

Madjie, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Perkembangan wacana ini memperlihatkan adanya gap analysis (kesenjangan antara das sollen dan
das sein yang tegas, sekalipun berbagai penelitian telah membahas hukuman cambuk di Aceh, sebagian
besar masih berkutat pada aspek historis, prosedural, pelaksanaan teknis, atau dinamika sosial-politiknya.
Kajian yang menelaah secara sistematis bagaimana ketentuan Qanun Jinayat, mulai dari definisi zina,
standar pembuktian, hingga tata cara eksekusi cambuk serta selaras atau mungkin tidak sepenuhnya selaras
dengan tujuan syariat (magqgdasid al-syari ‘ah) dalam perspektif hukum pidana Islam, masih sangat terbatas.
Padahal, efektivitas dalam konteks hukum pidana Islam tidak hanya dapat diukur secara empiris, tetapi juga
melalui kesesuaian normatif antara regulasi positif dan prinsip ideal syariat seperti pemeliharaan
kehormatan, keturunan, dan moralitas publik. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan
tersebut dengan menilai efektivitas normatif penerapan hukuman cambuk melalui teori pemidanaan Islam
terutama konsep pencegahan, efek jera, dan pemurnian moral, serta menilai sejauh mana Qanun Jinayat
benar-benar mencerminkan prinsip-prinsip tersebut.

Beberapa penelitian terdahulu dalam lima tahun terakhir telah membahas aspek-aspek terkait
hukuman cambuk di Aceh. Pertama, Putri Husnul Khotimah, dalam artikel “Efektivitas Penjatuhan
Hukuman Cambuk bagi Pelaku Zina dalam Qanun Jinayah No. 6 Tahun 2014” membahas dampak hukuman
cambuk terhadap efek jera dan penerimaan sosial masyarakat Aceh. Kedua, Misran dalam penelitiannya
“Perspektif Siyasah Syar’iyyah terhadap Pemberlakuan had Zina dalam Pasal 33 Qanun Aceh No. 6 Tahun
2014” telah mengevaluasi perbedaan kriteria muhsan dan ghairu muhsan serta implikasinya dalam
pemidanaan syariah. Ketiga, Indra Suhardi dalam artikel “Perlindungan Keluarga Terpidana Hukuman
Cambuk dalam Qanun Aceh” mengemukakan bahwa hukuman cambuk memiliki potensi untuk menjadi
alternatif pidana yang lebih “manusiawi” dibanding penjara, terutama dalam konteks perlindungan keluarga
narapidana. Walaupun demikian, penelitian-penelitian ini cenderung fokus pada aspek prosedural, sosial,
dan politik, tanpa menyelidiki secara mendalam hubungan antara norma hukuman cambuk dan tujuan
pemidanaan Islam (magdasid). Oleh karena itu, penelitian kami menghadirkan kebaruan dengan melihat
efektivitas hukuman cambuk dari kerangka pemidanaan Islam secara normatif dan konseptual.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan yuridis normatif yang
menggabungkan pendekatan perundang-undangan dan pendekatan konseptual untuk menilai efektivitas
pelaksanaan hukuman cambuk bagi pelaku zina di Nanggroe Aceh Darussalam dalam perspektif hukum
pidana Islam. Pendekatan perundang-undangan digunakan untuk menelaah Qanun Aceh No. 6 Tahun 2014
tentang Hukum Jinayat, Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh, peraturan
teknis, serta putusan peradilan yang relevan, sedangkan pendekatan konseptual digunakan untuk mengkaji
kesesuaian pelaksanaan uqubah cambuk dengan teori pemidanaan Islam, magasid al-syari‘ah, dan prinsip
pencegahan (zajr/rad ) serta pemurnian moral (tazkiyah). Data penelitian terdiri dari data primer berupa
peraturan perundang-undangan, dokumen resmi pemerintah, dan putusan pengadilan, serta data sekunder
berupa literatur figh jinayah, buku akademik, artikel jurnal, dan penelitian terdahulu. Pengumpulan data
dilakukan melalui studi dokumen dan telaah pustaka, sedangkan analisis data dilakukan secara kualitatif
melalui teknik analisis isi (content analysis) untuk menafsirkan norma dan prinsip hukum serta
mengevaluasi efektivitas normatif pelaksanaan hukuman cambuk dalam kerangka hukum pidana Islam.

O 550



Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh d‘ ‘t I
Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam lgl a

Madjie, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

PEMBAHASAN
Dasar Normatif Penerapan Hukum Cambuk di Nanggore Aceh Darussalam

Cambuk merupakan salah satu bentuk hukuman pidana yang sesuai dengan syariat Islam bagi pelaku
tindak pidana dimana hukuman cambuk ini tercantum didalam ganun. Hukuman cambuk tidak dijatuhkan
kepada semua jenis tindak pidana sebab hakim yang akan mempertimbangkan kembali hukuman yang tepat
dalam setiap tindak pidana yang terjadi, cambuk ini lebih condong sering dijatuhi pada perkara jarimah
hudud yang dimana ancaman hukumaan yang bersifat tunggal. Pelaksanaan hukuman cambuk sebagai
sanksi jarimah zina di Aceh diatur secara tegas melalui Qanun Jinayat No. 6 Tahun 2014, yang menetapkan
ketentuan hukum pidana berbasis Syariat Islam, termasuk mekanisme pembuktian, prosedur persidangan,
dan tata cara pelaksanaan cambuk. Qanun ini didukung oleh Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006
tentang Pemerintahan Aceh, yang memberikan otonomi khusus bagi provinsi untuk menerapkan hukum
Syariat.

Qanun mengatur sesuai dengan syariat Islam pada setiap tindak pidana, termasuk untuk tindak pidana
zina sendiri termuat dalam bagian kelima Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 Tentang Hukum Jinayat.
Dalam bagian tersebut mengatur terkait aturan tindak pidana zina. Pasal 33 memuat aturan jumlah hukuman
bagi siapapun pelaku yang sengaja melakukan tindak pidana zina dengan ancaman sebanyak 100 kali
cambuk, bagi yang mengulangi perbuatan yang sama (zina) diancam cambuk 100 kali ditambah ta zir denda
paling banyak 120 gram emas murni atau pidana penjara paling lama 12 bulaan dan bagi setiap orang atau
lembaga yang sengaja menyediakan fasilitas jarimah zina maka diancam hukuman cambuk 100 kali dan
denda paling banyak 1000 gram emas murni atau penjara paling lama 100 bulan. Aturan bagi jarimah zina
ini selain dalam Pasal 33 masih diatur hingga Pasal 44 dimana apabila ditelaah hukuman pokok nya yakni
cambuk bagi pelaku zina apabila ada tambahan hukuman yakni berbentuk jarimah ta zir.

Apabila hakim menjatuhkan hukuman cambuk terhadap pelaku tindak pidana, pelaksanaannya
dilakukan melalui koordinasi antara jaksa penuntut umum dan Dinas Syariah di tingkat kota atau kabupaten,
dengan petugas pencambukan berasal dari wilayah setempat. Biaya operasional untuk pelaksanaan
hukuman ini ditanggung oleh pemerintah daerah, mengingat pelaksanaan cambuk diatur dalam peraturan
daerah, meskipun sifat peradilannya bersandar pada prinsip-prinsip syariat Islam. Pelaku tindak pidana yang
dijatuhi cambuk tidak ditahan, namun setelah waktu pelaksanaan ditentukan, jaksa penuntut umum
mengirimkan surat panggilan untuk hadir secara sukarela di lokasi yang telah ditetapkan, sebagai wujud
tanggung jawab atas perbuatannya. Pelaksanaan cambuk dilakukan dengan memperhatikan tujuan utama
yakni menegakkan keadilan, sekaligus menjaga kesehatan dan keselamatan terpidana, sehingga eksekusi
tidak dilakukan secara sewenang-wenang. Dalam praktiknya, prosedur pelaksanaan cambuk mengikuti
aturan yang ditetapkan oleh peraturan daerah provinsi, termasuk pengawasan oleh waliyatull hisbah,
pengawasan medis, penentuan lokasi publik, pembatasan area tubuh yang boleh dicambuk, posisi tubuh
terpidana sesuai jenis kelamin, penundaan bagi terpidana hamil, serta penyesuaian jika pelaksanaan cambuk
dianggap berisiko bagi keselamatan oleh dokter pengawas. Dengan mekanisme ini, pelaksanaan cambuk
dirancang untuk tetap sesuai dengan prinsip Syariat Islam sekaligus menghormati aspek kemanusiaan,
keselamatan, dan keadilan sosial.

Secara yuridis, hukuman cambuk dijalankan melalui prosedur formal yang ketat, mulai dari
pengakuan pelaku (ta’ah atau confession), pemeriksaan saksi, sampai putusan pengadilan syariah, dengan
tujuan memastikan kepastian hukum dan meminimalkan potensi kesalahan dalam penjatuhan sanksi.
Namun, berbagai kajian empiris menunjukkan bahwa pelaksanaan cambuk tidak hanya berfungsi sebagai
penegakan hukum, tetapi juga memiliki dimensi sosial dan budaya yang kompleks. Masyarakat Aceh

O 551



Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh d‘ ‘t I
Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam lgl a

Madjie, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

menafsirkan hukuman ini tidak sekadar sebagai tindakan represif, tetapi sebagai instrumen moral dan sosial,
sebagian besar masyarakat memandang cambuk sebagai sarana rehabilitasi moral, pembinaan spiritual, dan
pencegahan perilaku zina, sejalan dengan tujuan magasid al-shari ‘ah untuk melindungi agama, akal, jiwa,
keturunan, dan harta. Di sisi lain, terdapat juga persepsi yang menyoroti efek negatif hukuman cambuk,
seperti stigma sosial bagi pelaku dan keluarganya, tekanan psikologis, serta ketegangan dengan prinsip hak
asasi manusia internasional yang menolak hukuman yang bersifat menyiksa.

Maka, berdasarkan aturan yang berlaku, pelaksanaan hukuman cambuk tidak hanya menekankan
pada penegakan keadilan hukum, tetapi juga memperhatikan aspek keselamatan terpidana. Waliyatul
Hisbah menjalankan tugasnya di bawah pengawasan kejaksaan, dengan memastikan bahwa semua prosedur
hukum dijalankan sesuai ketentuan yang berlaku. Selain itu, eksekusi cambuk dilakukan di ruang publik
sebagai bentuk sanksi sosial, dengan tujuan agar pelaku merasa jera dan tidak mengulangi perbuatannya.
Pelaksanaan  secara sukarela ini juga memberikan kesempatan bagi pelaku  untuk
mempertanggungjawabkan tindakannya secara terbuka, sehingga ia dapat memulihkan kehormatan diri di
lingkungan masyarakat melalui kesadaran dan tanggung jawab atas perbuatannya.

Sebenarnya, pelaksanaan eksekusi cambuk di Aceh tidak dilakukan secara maksimal sebagaimana
tujuan hukuman tersebut seharusnya, yakni sebagai sarana penjeraan bagi terpidana sekaligus memberi efek
jera bagi masyarakat agar tidak mengulangi perbuatan serupa. Tujuan utama cambuk menekankan pada
aspek psikologis dan spiritual terpidana sebagai wujud penegakan keadilan. Namun, dalam praktiknya,
pelaksanaan cambuk tetap memperhatikan batasan tertentu, karena tujuan lainnya adalah agar terpidana
hanya merasakan sakit fisik yang bersifat sementara tanpa menimbulkan cedera permanen, mengingat
mereka tetap memiliki hak atas hidup dan masa depan mereka. Kebijakan ini mencerminkan komitmen
Aceh dalam menegakkan hukum sesuai dengan peraturan daerah provinsi yang berlaku, dengan
menerapkan ketentuan berbasis syariat Islam, tidak hanya untuk memastikan keadilan hukum, tetapi juga
untuk mewujudkan masyarakat yang rahmatan lil- ‘alamin. Dengan demikian, Aceh, yang dijuluki Serambi
Mekkah, menjadi satu-satunya wilayah di Indonesia yang memiliki peraturan daerah khusus bernuansa
syariat Islam, yang menjunjung tinggi hukum nasional sekaligus prinsip-prinsip hukum Islam.

Kesesuaian Mekanisme Pelaksanaan Hukuman Cambuk dalam Figh Jinayah

Qanun Aceh No. 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayat pada dasarnya dirancang sebagai instrumen
hukum yang mengintegrasikan prinsip-prinsip syariat Islam ke dalam sistem hukum positif Indonesia,
khususnya dalam mengatur jarimah zina dan uqubah cambuk. Dari sisi dasar normatif, ganun ini merujuk
langsung pada nash Al-Qur’an, terutama Surah an-Nur [24] ayat 2 yang berbunyl

ezl 5 A 230l Wy (ysha’h A& o) 6T i B B0 Lagy o046 ¥ 5™ Bala Lol Lagda any 36 ) 510300 u—UU L5

U.\.u}d‘ v ml.h Le.g.ﬂ.\:—

“Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina, maka deralah masing-masing dari keduanya
seratus kali dera. Dan janganlah belas kasihan kepada keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan)
agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah dan hari akhir. Dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman
mereka disaksikan oleh sekelompok orang yang beriman.” (QS. an-Nar [24]: 2)

Ayat ini menetapkan hukuman seratus kali dera bagi laki-laki dan Perempuan pezina. Hadits juga
menegaskan pemidanaan zina ghairu muhsan dengan cambuk dan pengasingan, sebagaimana sabda Nabi:
“Ambillah dariku, ambillah dariku; Allah telah menjadikan jalan untuk mereka: bagi yang belum menikah,
seratus kali cambuk dan pengasingan satu tahun...” (HR. Muslim). Prinsip ini juga sejalan dengan kaidah
fikih al-hukmu yadiru ma‘a ‘illatihi bahwa hukum mengikuti illatnya, yaitu penjagaan kehormatan (kifz

O 552



Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh d‘ ‘t I
Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam lgl a

Madjie, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

al-‘ird) dan keturunan (kifz al-nasl). Dari perspektif tujuan pemidanaan, pengaturan sanksi cambuk
merepresentasikan nilai zajr (pencegahan), rad ‘ (efek jera), dan tazkiyah (pemurnian moral), yang diperkuat
konsep magasid al-syari ‘ah. Penempatan tujuan tersebut dalam ganun sejalan dengan prinsip tasarruf al-
imam manut bi al-maslakah yang mengharuskan pemerintah menetapkan kebijakan hukum demi
kemaslahatan masyarakat. Selain itu, asas legalitas /@ jarimah wa la ‘ugiibah illa bi al-nas terimplementasi
melalui perumusan definisi, unsur perbuatan, dan batasan sanksi secara tertulis suatu bentuk harmonisasi
antara figh jinayah dan prinsip nullum crimen sine lege dalam negara demokrasi modern.

Qanun Jinayat dalam aspek teknis pembuktian dan pelaksanaan telah mengadopsi prinsip kehati-
hatian syar i dengan tetap mempertahankan spirit dalil bahwa jarimah zina sebagai 4udiid memiliki beban
pembuktian sangat ketat, sebagaimana hadits yang mensyaratkan empat saksi laki-laki yang melihat secara
langsung peristiwa zina. Namun, ganun memperluas alat bukti melalui pengakuan dan petunjuk dengan
tetap menjunjung prinsip dar’ al-hudiid bi al-syubuhat (menghindarkan ketika terdapat keraguan). Dari sisi
proporsionalitas hukuman, penetapan uqubah cambuk dalam ganun masih berada dalam koridor batas
syariat, sekaligus mempertimbangkan kemudaratan sosial-ekonomi pidana penjara, sesuai kaidah irtikab
akhaff al-dararayn (memilih mudarat yang lebih ringan). Adapun dari segi perlindungan martabat manusia,
ganun menetapkan standar pelaksanaan cambuk yang tidak melukai, diawasi tenaga medis, menggunakan
pakaian tertutup, dan dilakukan tanpa penyiksaan sejalan dengan prinsip al-Audid tugamu bi ghayri ta ‘dhib
dan hadis Nabi, “Jika kalian menghukum, jangan melampaui batas.” Dengan demikian, meskipun
mengandung sejumlah adaptasi terhadap konteks hukum nasional, secara substansial materi muatan Qanun
Jinayat menunjukkan koherensi kuat dengan prinsip-prinsip hukum pidana Islam sekaligus memperhatikan
dinamika penerapannya dalam sistem hukum modern.

Selanjutnya, kesesuaian muatan ganun dengan kerangka pemidanaan Islam dapat dilihat melalui
prinsip proporsionalitas hukuman, di mana Qanun Jinayat tetap mempertahankan diferensiasi sanksi antara
pelaku muhsan dan ghairu muhsan sebagaimana yang dikenal dalam figh jinayah. Modifikasi tertentu
seperti variasi jumlah cambukan dan kombinasi sanksi dinilai tidak keluar dari batas magqasid karena tetap
menjaga orientasi moral dan perlindungan masyarakat. Qanun juga menekankan perlindungan martabat
manusia melalui prosedur pelaksanaan cambuk yang mengatur larangan melukai, kewajiban menutup
tubuh, dan supervisi medis. Pendekatan ini selaras dengan prinsip al-razmah dan pandangan figh jinayah
kontemporer yang menuntut pelaksanaan hudiid secara humanis dan tidak berlebihan. Keseluruhan aspek
tersebut menunjukkan bahwa meskipun terdapat adaptasi kontekstual terhadap kebutuhan regulatif Aceh
dan sistem hukum nasional, Qanun Jinayat secara umum mempertahankan keselarasan dengan prinsip
fundamental hukum pidana Islam. Harmonisasi antara figh dan regulasi modern tersebut memperlihatkan
bahwa ganun tidak berhenti pada reproduksi teks normatif, tetapi juga mengintegrasikan nilai moral,
kepastian hukum, dan perlindungan kemanusiaan yang menjadi inti pemidanaan Islam.

Efektivitas Hukuman Cambuk Ditinjau dari Tujuan Pemidanaan Hukum Pidana Islam

Efektivitas pelaksanaan hukuman cambuk bagi pelaku zina dalam kerangka hukum pidana Islam
tidak dinilai melalui data empiris, tetapi melalui kesesuaian antara norma ganun, prinsip syariat, dan teori
tujuan pemidanaan Islam. Dalam literatur fikih jinayah, tujuan pemidanaan Islam mencakup zajr
(pencegahan agar masyarakat tidak mendekati zina), rad”’ (memberikan efek jera pada pelaku), dan tazkiyah
(penyucian diri bagi pelaku yang menerima hukuman sebagai penebus dosa). Secara normatif, Qanun
Jinayat Aceh No. 6 Tahun 2014 menetapkan hukuman cambuk sebagai salah satu uqubah hudud dalam
jarimah zina, yang secara konseptual merefleksikan model pemidanaan klasik Islam sebagaimana

O 553



Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh d‘ ’t I
Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam |9| a

Madjie, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

disebutkan dalam QS. al-Nur [24]:2 tentang keharusan menegakkan hukuman had dengan tingkat ketegasan
yang memiliki dimensi sosial preventif. Dengan demikian, secara doktrinal, ganun telah menempatkan
hukuman cambuk sebagai sarana pencegahan dan penguatan moral sosial sebagaimana diajarkan dalam
figh.

Dari perspektif magasid al-syari‘ah, efektivitas hukuman cambuk dinilai berdasarkan
kontribusinya terhadap penjagaan nasl (keturunan), ‘ird (kehormatan), dan akhlaq al-‘ammah (moral
publik). Qanun Jinayat, ketika dilihat dari konstruksi normatifnya, bertujuan menjaga tatanan sosial melalui
pembatasan perilaku seksual yang merusak struktur keluarga dan kehormatan masyarakat. Literatur
kontemporer menegaskan bahwa proporsionalitas hukuman dan mekanisme pelaksanaannya harus sejalan
dengan prinsip perlindungan martabat manusia (hifz al-karamah), sehingga pelaksanaan cambuk di Aceh
yang dilakukan di ruang terbatas, dipantau oleh tenaga medis, dan dibatasi intensitasnya dapat dinilai
sebagai bentuk adaptasi magasid terhadap konteks negara modern. Dari sudut teori hukum pidana Islam,
efektivitas normatif bukan ditentukan oleh statistik kriminal, tetapi oleh konsistensi norma ganun dengan
tujuan pemidanaan Islam: apakah hukuman mampu secara konseptual mencegah pelanggaran, menjaga
integritas moral komunitas, serta membuka pintu penyucian moral bagi pelaku. Dalam konteks tersebut,
struktur normatif Qanun Jinayat menunjukkan keselarasan yang cukup kuat dengan teori klasik maupun
magasid modern, meskipun beberapa penyesuaian tetap menjadi perdebatan akademik.

SIMPULAN

Berdasarkan analisis normatif konseptual terhadap pelaksanaan hukuman cambuk bagi pelaku zina
di Aceh, dapat disimpulkan bahwa dasar normatif pelaksanaan cambuk telah jelas tertuang dalam UUPA
2006 dan Qanun Jinayat Aceh No. 6 Tahun 2014, menegaskan kedudukan cambuk sebagai hukuman hudud
bagi zina ghairu muhshan sesuai dengan figh klasik. Syarat pembuktian yang ketat, seperti empat saksi,
pengakuan, dan prinsip kehati-hatian (dar’ al-hudiid bi al-syubuhdt), juga diterapkan untuk menjaga
legitimasi hukum serta meminimalkan risiko kesalahan. Secara normatif, Qanun Jinayat selaras dengan
prinsip-prinsip hukum pidana Islam dalam memastikan kepastian hukum dan perlindungan martabat
manusia. Mekanisme pelaksanaan hukuman cambuk mencakup proses penyidikan, peradilan di Mahkamah
Syar’iyah, hingga eksekusi cambuk. Standar pelaksanaan mengatur jumlah cambukkan, jenis alat, batasan
fisik bagi algojo, serta pemeriksaan kesehatan terpidana, yang secara normatif bertujuan agar hukuman
tidak berlebihan dan tetap menjaga martabat manusia. Evaluasi implementasi di lapangan menunjukkan
adanya tantangan dalam transparansi, konsistensi prosedur, dan pemahaman masyarakat, meskipun secara
umum prosedur tersebut berupaya menyeimbangkan antara kepatuhan terhadap syariat dan praktik hukum
modern.

Perspektif tujuan pemidanaan Islam menyatakan bahwa efektivitas hukuman cambuk dianalisis
melalui aspek pencegahan (zajr), efek jera (rad’), dan pemurnian moral (tazkiyah). Secara normatif,
cambuk berpotensi menegakkan moral dan kehormatan masyarakat serta melindungi keturunan, sesuai
dengan magqdsid al-syari‘ah. Namun, penerapan hukuman ini masih menuai perdebatan terkait dampak
sosial hukum penerimaan masyarakat, kritik hak asasi manusia, serta pertanyaan apakah cambuk benar-
benar menekan perilaku zina atau lebih bersifat simbolik. Dengan demikian, meskipun secara normatif
cambuk selaras dengan prinsip hukum pidana Islam dan tujuan syariat, efektivitasnya dalam praktik
memerlukan dukungan sistem peradilan yang kokoh, edukasi masyarakat, dan pengawasan yang konsisten.

O 554



Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh d' ‘t I
Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam igita

Madjie, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Halim Ibrahim, Noor Naemah Abdul Rahman, Shaikh Mohd Saifuddeen, dan Madiha Baharuddin.
“Magqasid al-Shariah Based Islamic Bioethics: A Comprehensive Approach.” Journal of Bioethical
Inquiry 16, no. 3 (2019): 333-345. https://doi.org/10.1007/s11673-019-09902-8.

Adam Juliandika dan Fazzan Fazzan. “The Implementation of Islamic Sharia in the Enforcement of Qanun
Jinayat in Aceh: A Legal Analysis and Social Impact.” Ahlika: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum
Islam 1, no. 2 (2024): 148-161. https://doi.org/10.70742/ahlika.v1i2.94.

Ahmad Wildan Rofrofil Akmal, “Reconstruction of the Criminal Offense of Zina in the Criminal Code
based on Maslahah in Aceh, Indonesia,” Jurnal limiah Ahwal Syakhshiyyah (JAS) 6, no. 1 (2024):
20-36, https://doi.org/10.33474/jas.v6i1.21189.

Al-Qur’an, Surah an-Ntr 24:2, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Departemen Agama RI, 2019).

Andara Isnaini, Afrina Zuhaifa Lubis, Annisa Hakim, Dea Khatijah, Wanda Sari Siregar, Khairunnisa.
“Tinjauan Fiqih Jinayah terhadap Pidana Perzinaan dalam Hukum Islam.” Jurnal Hukum Progresif
8, no. 1 (2025): 52-59. https://law.ojs.co.id/index.php/jhp/article/download/582/721/1255.

Anton Widiyanto, Implementasi Figih Concret (Sebuah Re-Orientasi Pelaksanaan Syariat Islam di NAD)
(Banda Aceh: Dinas Syariat Islam Provinsi Aceh, 2007) h. 70.

Azman Kaoy Syah, Syariat Islam di NAD (Banda Aceh, 2007) h. 105.

Bustami, “Standar Pembuktian dalam Jarimah Zina pada Qanun Jinayat Aceh,” Al-Mashlahah: Jurnal
Hukum Islam dan Pranata Sosial 10, no. 1 (2022): 101-118. https://doi.org/10.30868/am.v10i01.

Fauziati, Syahrizal Abbas, Soraya Devy, Muhammad Husnul, dan Suarni, “The [jtihad of Female Judges
in Aceh’s Sharia Courts: Disparity in Sentencing for Child Sexual Abuse,” EI-Usrah: Jurnal Hukum
Keluarga 8, no. 1 (2025): 294-312, https://doi.org/10.22373/zr002d09.

Human Rights Watch, Policing Morality: Abuses in the Application of Sharia in Aceh, Indonesia (New
York: HRW, 2010).

I. K. Rohman, dkk., “Wilayatul Hisbah and Satpol PP's Joint Efforts in Sharia Enforcement in Aceh,” in
Proceedings of the International Conference on Strategic and Global Studies (ICSGS 2024), Atlantis
Highlights in Social Sciences, Education and Humanities 33 (2025).

Indonesia, Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh
(Jakarta: Sekretariat Negara, 2006).

Indra Suhardi, “Perlindungan Keluarga Terpidana Hukuman Cambuk dalam Qanun Aceh,” Media Syari’ah
21, no. 1 (2020): 45-60, https://doi.org/10.22373/jms.v21i1.6583.

Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: I1IT, 2008). h. 71-89.

Mark Cammack, “Indonesia’s Legal Pluralism and the Problem of Sharia Implementation,” Asian Journal
of Comparative Law 5, no. 1 (2010): 1-23.
https://www.degruyterbrill.com/journal/key/asjcl/5/1/html?lang=en&srsltidc=AfmBOogPgEARWM
au40aBJoyHQJTiEhyFO-3WI210xV97yd6EVDuUY7pcT&utm_source=chatgpt.com.

Misran, “Perspektif Siyasah Syar’iyyah terhadap Pemberlakuan Had Zina dalam Pasal 33 Qanun Aceh No.
6 Tahun 2014,” As-Siyadah: Jurnal Hukum Tata Negara 2, no. 1 (2022): 23-36,
https://doi.org/10.22373/as-siyadah.v2i1.2950.

Musyafa, Imam Syafi’l, Muhammad Yassir, dan Bayu Rizky Fachri Zain, “Enforcement of Zina Laws in
Islamic Law and Positive Law: Criticism of the Judge’s Decision and Offer of Solutions, ” Jurnal Al-
Qadau: Peradilan dan Hukum Keluarga Islam 11, no. 2 (2024): 94-114. https://doi.org/10.24252/al-
gadau.v11i2.52493.

O 555


https://doi.org/10.1007/s11673-019-09902-8
https://doi.org/10.70742/ahlika.v1i2.94
https://doi.org/10.33474/jas.v6i1.21189
https://law.ojs.co.id/index.php/jhp/article/download/582/721/1255
https://doi.org/10.30868/am.v10i01
https://doi.org/10.22373/zr002d09
https://doi.org/10.22373/jms.v21i1.6583
https://www.degruyterbrill.com/journal/key/asjcl/5/1/html?lang=en&srsltid=AfmBOoqPgEARWMau40aBJoyHQJTiEhyFO-3WI21oxV97yd6EVDuY7pcT&utm_source=chatgpt.com
https://www.degruyterbrill.com/journal/key/asjcl/5/1/html?lang=en&srsltid=AfmBOoqPgEARWMau40aBJoyHQJTiEhyFO-3WI21oxV97yd6EVDuY7pcT&utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.22373/as-siyadah.v2i1.2950
https://doi.org/10.24252/al-qadau.v11i2.52493
https://doi.org/10.24252/al-qadau.v11i2.52493

Efektivitas Pelaksanaan Hukum Cambuk Bagi Pelaku Zina ddi Nanggroe Aceh d' ‘t I
Darussalam Perspektif Hukum Pidana Islam igita

Madjie, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Nairazi, Akmal, Indis Ferizal, dan Feni Riana Manoppo, “Figh dan Negara: Dinamika Penerapan Sanksi
Hukuman Zina di Aceh,” Legalite: Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 9, no. 1
(2024): 72-83. https://doi.org/10.32505/legalite.v9i1.8929.

Nurbaiti, dan Haiyun Nisa. “The Perception of Society on Judicial Caning as the Form Implementation of
Qanun Jinayah (Psychological Perspective).” Psychosophia: Journal of Psychology, Religion, and
Humanity 3, no. 1 (2021): 13-23. https://doi.org/10.32923/psc.v3i1.1698.

Pemerintah Indonesia. Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh, Lembaran
Negara Republik Indonesia Tahun 2006, No. 46, Jakarta: Sekretariat Negara, 2006.

Pemerintah Aceh. Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayat, Pasal 1-10, Banda Aceh:
Dewan Perwakilan Rakyat Aceh, 2014.

Putri Husnul Khotimah, Widi Novianti, and Deden Najmudin, “Efektivitas Penjatuhan Hukuman Cambuk
bagi Pelaku Zina dalam Qanun Jinayah No. 6 Tahun 2014,” Causa: Jurnal Hukum dan
Kewarganegaraan 8, no. 1 (2024): 15-28, https://doi.org/10.55606/causa.v8il.215.

Putri Rahmah Nur Hakim, Irwan Abdullah, dan Mayadina Rohmi Musfiroh, “Contesting Sharia and Human
Rights in the Digital Sphere: Media Representations of the Caning Controversy under the Qanun
Jinayat in  Aceh,” Journal of Islamic Law 6, no. 2 (2025): 206-235,
https://doi.org/10.24260/jil.v6i2.3600.

R. Michael Feener, Shari‘a and Social Engineering: The Implementation of Islamic Law in Contemporary
Aceh, Indonesia (Oxford: Oxford University Press, 2013) h. 1-5.

Salma, S., Alfi Syukri Rama, Jarudin, J.,, Muhammad Adib bin Samsudin, dan Defi Rahmi Fadhilah.
“Between Flogging and Imprisonment: The Disparity Effect of the Sharia Court’s Decision on the
Supremacy of the Qanun Jinayat of Aceh.” Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam 9, no. 2 (2024): 573—
596. https://doi.org/10.29240/jhi.v9i2.8397.

Syarifah Mudrika. “Implementasi Jarimah Zina Di Aceh Dalam Perspektif Hadis.” Legalite: Jurnal
Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 8, no. 1 (2023). 1-19.
https://doi.org/10.32505/legalite.v8i1.5918.

Tim Lindsey and Helen Pausacker, Religion, Law and Intolerance in Indonesia (New York: Routledge,
2016), h. 145-148.

Zulkarnain, “Contestation of Sharia and Human Rights in Aceh,” Indonesia and the Malay World 47, no.
138 (2019): 187-205, https://doi.org/10.1080/13639811.2019.1596047.

Zumiyati Sanu Ibrahim, Suud Sarim Karimullah, Andi Istiglal Assaad, Rina Septiani, dan Huseyin Okur.
“Integration of Magqasid al-Shari’ah in the Criminal Law Reform to Achieve Justice and Human
Dignity.” Jurnal Hukum Islam 23, no. 1 (2025): 105-144. https://doi.org/10.28918/jhi.v23i1.04.

O 556


https://doi.org/10.32505/legalite.v9i1.8929
https://doi.org/10.32923/psc.v3i1.1698
https://doi.org/10.55606/causa.v8i1.215
https://doi.org/10.24260/jil.v6i2.3600
https://doi.org/10.29240/jhi.v9i2.8397
https://doi.org/10.32505/legalite.v8i1.5918
https://doi.org/10.1080/13639811.2019.1596047
https://doi.org/10.28918/jhi.v23i1.04

