° ° €lSON 3089-7734; plSON 3089-7742
d I lta I Vol. 2, No. 1, Tahun 2026
doi.org/10.63822/ge7rgh83

JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN Hal- 588-600

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital

Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal
Mufassirun Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya

Fakhruddin Ar-Razi

Abdul Aziz !, Haliamatussa’diyah 2, Rahmat Hidayat®

Prodi Magister IImu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang!??

*Email abdulaaziiizzz@gmail.com ; halimatussadiyah uin@radenfatah.ac.id; rahmathidayat @radenfatah.ac.id

Sejarah Artikel:

Diterima 07-12-2025
Disetujui 17-12-2025
Diterbitkan 19-12-2025

P

Pulohed by

indoPutfishing

ABSTRACT

The development of tafsir bi al-ra'yi (interpretation based on reasoned opinion) has yielded
numerous works with diverse methodologies, reflecting the inclinations of their authors,
including Fakhruddin Ar-Razi's seminal tafsir, Mafatihul Ghaib. This article critically
examines Muhammad Husein Adz-Dzahabi's analysis and critique of Mafatihul Ghaib, which
serves as a prime representation of permissible rational exegesis. Employing a qualitative,
library research methodology, this study primarily draws upon the Qur'an and Adz-Dzahabi's
Al-Tafsir wa al-Mufassirun (Vol. 1, pp. 205-210), supplemented by secondary literature
including books, journals, and articles. The findings reveal that while Adz-Dzahabi
acknowledges Ar-Razi's polymathic brilliance and the intellectual monument that is Mafatihul
Ghaib, his fundamental critique posits that the work transcends conventional tafsir, becoming
a victim of its author's own multidisciplinary genius. Adz-Dzahabi's critique underscores the
crucial balance between expanding intellectual discourse and maintaining fidelity to the
primary purpose of scriptural interpretation. The critical analysis of his perspective
encompasses six key aspects: issues of textual authority and authenticity; the methodological
strength in munasabah (inter-textual coherence); the obscuring of exegetical essence by
dominant multidisciplinary discourses; a contradictory stance towards the Mu'tazilah and the
presentation of theological doubts; tendencies toward excessive inference and forced
correlations; and the work's ambiguous position between a Qur'anic commentary and an
encyclopedia of rational sciences.

Keywords: Viewpoint, Muhammad Husein Adz-Dzahabi, Mafatihul Ghaib, Fakhruddin Ar-
Razi

ABSTRAK

Perkembangan tafsir bi al-ra’yi menghasilkan banyak karya dengan metodologi beragam sesuai
kecenderungan penulisnya, salah satunya yaitu kitab tafsir Mafatihul Ghaib karya Fakhruddin
Ar-Razi. Artikel ini membahas analisis kritik atas pandangan Muhammad Husein Adz-Dzahabi
terhadap kitab tafsir Mafatihul Ghaib karya Fakhruddin Ar-Razi, sebagai salah satu representasi
tafsir berpijak pada tafsir bil ra’yi yang diperbolehkan. Penelitian ini adalah jenis penelitian
kualitatif. Data yang digunakan bersifat kepustakaan (Library Research), sumber primer pada
kajian ini ialah Al-Qur’an, dan kitab Tafsir wal Mufassirun karya Muhammad Husein Adz-
Dzahabi jilid 1 hal 205-210. Sedangkan sumber sekunder diperoleh dari kajian satu tema, baik
dari kitab, buku, jurnal, artikel dan sumber pendukung lainnya dalam menyelesaikan penelitian
ini. Hasil dan pembahasan menunjukkan bahwa Muhammad Husein Adz-Dzahabi, melalui
analisisnya, tidak menafikan kehebatan Fakhruddin Ar-Razi sebagai seorang polimatik dan
kecemerlangan Mafatihul Ghaib sebagai monumen intelektual. Namun, kritiknya yang

0 588


mailto:abdulaaziiizzz@gmail.com
mailto:halimatussadiyah_uin@radenfatah.ac.id
mailto:rahmathidayat_@radenfatah.ac.id

Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d' .t I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi igita

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

mendasar adalah bahwa kitab ini telah "melampaui* sebagai sebuah tafsir pada umumnya. la
menjadi korban dari kecerdasan multidisiplin pengarangnya sendiri. Kritik Adz-Dzahabi ini
penting sebagai pengingat tentang pentingnya menjaga keseimbangan antara pengembangan
wacana intelektual dan kesetiaan pada maksud utama penafsiran Kitab Suci. Analisis kritik atas
pandangan Muhammad Husein Adz-Dzahabi dalam kitab Tafsir wal Mufassirun terhadap kitab
tafsir Mafatihul Ghaib karya Fakhruddin Ar-Razi yaitu Problem Otoritas dan Keaslian Naskah
(Integritas Tekstual), Keunggulan dan Keunikan Metodologi: Fokus pada Munasabah,
Dominasi Pembahasan Multidisipliner yang Mengaburkan Esensi Tafsir, Sikap Kontradiktif
terhadap Mu'tazilah dan Penyajian Syubhat, Kecenderungan Istinbath Berlebihan dan
Hubungan yang Dipaksakan, dan Posisi Tengah antara Tafsir dan Ensiklopedia IImu Rasional.

Kata Kunci: Pandangan, Muhammad Husein Adz-Dzahabi, Mafatihul Ghaib, Fakhruddin Ar-
Razi
Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Abdul Aziz, Haliamatussa’diyah, & Rahmat Hidayat. (2025). Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal
Mufassirun Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi. Jejak Digital: Jurnal IImiah Multidisiplin, 2(1),
588-600. https://doi.org/10.63822/ge7rgh83

O 589



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d‘ ‘t I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi |9| a

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

PENDAHULUAN

Sejak masa kodifikasi awal, tafsir mulai ditulis dalam berbagai bidang ilmu, maka disusunlah kitab-
kitab (tafsir) yang berbeda dalam metodologi, sesuai dengan perbedaan dan kecenderungan para
pengarangnya, dari sisi ini muncullah tafsir bi al-ra’yi yang diperbolehkan, dengan banyak sekali kitab yang
disusun dalam bidang ini, jumlahnya bertambah seiring berlalunya masa dan pergantian zaman, maka pada
setiap era lahir kitab-kitab tafsir baru yang ditulis dengan metode bi al-ra’yi yang sah, kemudian
ditambahkan karya-karya sebelumnya sehingga perpustakaan Islam penuh sesak dengan kitab-kitab tafsir
itu dalam keluasan dan rentang zamannya.(Adz-Dzahabi, n.d.)

Kitab-kitab dan naskah-naskah tersebut tidak lenyap dan masih ada di perpustakaan Islam, sebagian
masih terjaga untuk kita, namun sebagian lainnya hilang ditelan masa. Menurut Adz-Zahabi keterbatasan
literatur menjadi penghalang bagi kita untuk menelaah seluruh peninggalan perpustakaan Islam. Dan karena
keterbatasan itu, kita tidak mampu menelaah semua kitab yang ada dengan penelitian dan kajian, cukuplah
bila kita hanya menyinggung sebagian kitab sesuai dengan metode yang kita inginkan, mungkin itu bisa
menjadi pengganti dari kitab-kitab lain yang terhalang oleh keterbatasan literatur dan juga keterbatasan
zaman.(Adz-Dzahabi, n.d.)

Selain itu, Adz-Zahabi juga ingatkan bahwa kitab-kitab yang beliau pilih ini masing-masing memiliki
arah tertentu dan corak yang dominan. Ada yang dikuasai oleh gaya kebahasaan, ada yang dipengaruhi oleh
filsafat dan ilmu kalam, ada yang bercorak kisah dan riwayat Isra’iliyat, dan ada pula selain itu. Akan tetapi,
semuanya tetap berada di bawah satu syarat, yaitu tafsir bi al-ra’yi yang diperbolehkan. Karena itu, tidak
masalah jika menggabungkan kitab-kitab dengan kecenderungan dan arah yang bermacam-macam ini. Hal
ini hanya soal pertimbangan ilmiah, tidak lebih dan tidak kurang.(Adz-Dzahabi, n.d.)

Adz-Zahabi memilih beberapa kitab bil ra’yi menurut urutannya:

No Nama Kitab Pengarang
1 Mafatih al-Ghayb Fakhruddin al-Razi
2 Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil Al-Baydawi
3 Madarik al-Tanzil wa Haqa’iq at-Ta’wil Al-Nasafi
4 Lubab al-Ta’wil fi Ma‘ani al-Tanzil Al-Khazin
5 | Al-Bahr al-Muhit Abu Hayyan
6 Ghara’ib Al-Qur’an wa Ragha’ib al-Furgan Al-Naisaburi
7 Tafsir al-Jalalayn Jalaluddin al-Mabhalli dan
Jalaluddin al-Suyuti.
8 Al-Siraj al-Munir fT al-I‘anah ‘ala Ma‘rifat Ba‘d Al-Khatib al-Shirbini
Ma‘ani Kalam Rabbina al-Hakim al-Khabir
9 Irshad al-*Aql al-Salim ila Mazaya al-Kitab al-Karim | Abu al-Su‘ud
10 | Ruh al-Ma‘ani fi Tafsir al-Qur’an al-‘Azim wa al- Al-Alusi
Sab“ al-Matsani

Namun pada artikel ini hanya membahas bagaimana pandangan Muhammad Husein Adz-Dzahabi
dalam kitab Tafsir wal Mufassirun terhadap kitab tafsir Mafatihul Ghaib karya Fakhruddin al-Razi.

O 590



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d‘ ’t I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi |9| a

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

METODOLOGI

Penelitian ini adalah jenis penelitian kualitatif yang bertujuan untuk memahami makna dan keunikan
objek yang diteliti; memahami proses dan atau interaksi sosial, menggunakan analisis data yang bersifat
deskriptif.(Dr. Abdul Fattah Nasution, 2023). Data yang digunakan bersifat kepustakaan (Library
Research), yaitu penelitian yang menggunakan bahan-bahan tertulis seperti manuskrip, buku, majalah, surat
kabar dan dokumen lainnya.(Rahmadi, S.Ag., 2011). Baik dari sumber primer dan sekunder, adapun sumber
primer pada kajian ini ialah Al-Qur’an, dan kitab Tafsir wal Mufassirun karya Muhammad Husein Adz-
Dzahabi jilid 1 hal 205-210. Sedangkan sumber sekunder diperoleh dari kajian satu tema, baik dari kitab,
buku, jurnal, artikel dan sumber pendukung lainnya dalam menyelesaikan penelitian ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Fakhruddin Ar-Razi

Nama asli Ar-Razi adalah Abu Abdullah Muhammad ibn ‘Umar ibn al-Husayn ibn al-Hasan ibn
‘Ali al-Tamimi al-Bakri al-Tabaristani al-Razi, yang dijuluki Fakhr al-Din dan dikenal dengan Ibn al-
Khatib al-Syafi‘i. Kuniyah beliau adalah Abu Abdillah dan lagab beliau adalah Fakhruddin. Beliau juga
diberi lagab Syaikh al-Islam.(Nuwayhidh, 1988: 596 dalam Azmi, 2022) la lahir pada tahun 544 H (lima
ratus empat puluh empat Hijriah). la adalah tokoh yang unik pada zamannya, seorang ahli kalam besar,
menguasai banyak ilmu dan unggul di dalamnya. la adalah imam dalam bidang tafsir, ilmu kalam, ilmu
rasional, serta ilmu bahasa. Kepakarannya memberinya ketenaran besar, sehingga para ulama
mendatanginya dari berbagai negeri dan melakukan perjalanan jauh untuk menemuinya dari berbagai
penjuru dunia. Ia belajar ilmu dari ayahnya, Diya’ al-Din yang dikenal sebagai al-Khatib al-Rayy, juga
dari al-Kamal al-Sam‘ani, al-majid al-jili, dan banyak ulama lain yang sezaman dengannya. Selain
ketenarannya dalam bidang ilmu, ia juga terkenal sebagai seorang penceramah. Dikatakan bahwa ia
dapat berkhutbah dengan bahasa Arab maupun bahasa ‘Ajam. Dalam keadaan berkhutbah, ia sering
menampakkan kekhusyukan yang mendalam hingga banyak menangis. la meninggalkan karya yang
sangat banyak dalam berbagai disiplin ilmu. (Adz-Dzahabi, n.d.)

Aktifitas keilmuan al-Razi sudah tampak dari sejakpertama kali meningglakan kota kelahirannya
guna mencari ilmu disekitar Persia. Meskipun tidak menetap lama, namun al-Razi tercatat pergi ke al-
Khawarizm,Bukhara, Samarkand, Gazual, dan India. Pada akhirnya ia kembali ke tanah kelahirannya
yaitu Herat (Ray) sampai ia wafat. Disetiap kesempatannya ia selalu melakukan tukar pikiran dan
berdiskusi kepada ulama-ulama yang berbeda mazhab dengannya, khususnya kalangan Mu’tazilah dan
Karamiyah.(Udhma, 2016).

Menjelang akhir hayatnya, al-Razi mengalami skeptis terhadap kemampuan rasio sebagaimana
yang telah dialami juga oleh al-Gazali (Skeptis yang dialami oleh al-Razi mengarahkannya kepada
asketik atau gnostik. Namun dalam hal ini, ia berbeda dengan al -Gazali. Al-Gazali lebih tulus (ashdaq)
dari pada dia, karena tampaknya al-Razi tidak sesuai dengan keadaan seorang sufi. la mati dengan
meninggalkan kekayaan yang banyak dan hubungannya dengan raja-raja tidak diputuskan (tetap
harmonis), sementara al-Gazali tidak demikian). Kepercayaannya kepada kemampuan akal mulai
menurun dan tergoncang. Karena itu, ia berpesan kepada salah seorang muridnya yang setia, yaitu
Ibrahim bin Abu Bakar al-Asfahani agar di dalam mencari kebenaran tidak hanya melalui perdebatan
akal semata, tetapi yang terpenting adalah menelusuri kandungan al-Qur’an. Delapan bulan setelah
berpesan, ia sakit keras dan menghembuskan nafasnya yang terakhir dalam usia 57 tahun. Berita

O 591



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d‘ ‘t I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi |9| a

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

kematian al-Razi sangat kontroversial, ada yang mengatakan bahwa ia meninggal karena diracun oleh
lawan-lawannya dari kelompok Karamiyah, dan ada yang mengatakan bahwa ia meninggal secara wajar
akibat sakit keras yang dideritanya. Kontroversial ini berlanjut terus tanpa ada penyelesaiannya.(Firdaus,
2018:55)

Adapun kitab-kitab Fakhruddin Ar-Razi sesuai bidang keilmuan yang beliau ahli (Adz-Dzahabi,
n.d.), yaitu:

No | Bidang Keilmuan Nama Kitab

1 Tafsir Mafatihul Ghaib

2 IImu Kalam Al-Matalib al- ‘4/iyah dan Kitab al-Bayan wa al-Burhan
fi al-Radd ‘ala Ahl al-Zayg wa al-Tughyan

3 Ushul Figih Al-Mahshul fi 'llm Usul al-Figh

4 Teologi Syarh al-Wajiz fi al-fighi li al-Ghazali

5 Hikmah/Filsafat Al-Mulakhkhas wa Syarh al-Isyarat libni Sina, dan Syarh
‘Uyun al-Hikmah

6 IImu Eksak Al-Sirr al-Maknun

7 Nahwu Syarh al-Mufassal fi al-Nahwi li al-Zamakhshari

. Seputar Tafsir Mafatihul Ghaib

Ar-Razi menulis kitab ini pada masa di mana peradaban Islam mengalami perkembangan
intelektual pesat, terutama dalam bidang filsafat, teologi, dan ilmu kalam. Ar Razi menyusun kitab tafsir
ini sebagai respons terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan filsafat pada zamannya yang semakin
banyak dipengaruhi oleh pemikiran Yunani, terutama dari filsafat Aristotelian dan Neoplatonisme. la
berharap tafsirnya dapat memberikan jawaban terhadap tantangan intelektual yang muncul dari
percampuran antara pemikiran filsafat dan agama Islam. Ar-Razi menggabungkan pendekatan rasional
dan spiritual dalam kitab tafsirnya, yang membuat Mafatih al-Ghaib dikenal sebagai salah satu tafsir
yang lebih filosofis di kalangan ulama. (Husha Maulida, 2024:124)

Dalam Syadzarat adz-Dzahab, jilid 5, halaman 21Tafsir ini terdiri dari delapan jilid-jilid besar,
telah dicetak dan beredar di kalangan ulama. Ibnu Qadhi Syuhbah berkata: “al-Fakhr ar-Razi tidak
menyelesaikannya.” Demikian pula Ibnu Khallikan dalam Wafayat al-A4 ‘yan. (Syadzarat adz-Dzahab,
jilid 2, halaman 267). Maka timbul pertanyaan siapakah yang menyempurnakan tafsir ini? dan sampai
pembahasan yang manakah al-Fakhr ar-Razi menafsirkan al-Qur’an?.

Bahwasanya masalah ini tidak memiliki jawaban/kesepakatan tegas, karena terjadi perbedaan
pendapat di kalangan ulama. Ibnu Hajar al-*Asqalani dalam kitabnya ad-Durar al-Kaminah fi Ayan al-
Mi’ah ats-Tsaminah jilid 1, halaman 304 berkata: “Yang menyempurnakan tafsir Fakhruddin ar-Razi
adalah Ahmad bin Muhammad bin Abi al-Hizm Makki Najmuddin al-Khazrumi al-Qumuli. la wafat
pada tahun 727 H, dan ia seorang berkebangsaan Mesir.”

Pemilik Kashf azh-Zhunun berkata: “la menggambarkan Syaikh Najmuddin Ahmad bin
Muhammad al-Qumuli sebagaimana disebutkan, wafat pada tahun 727 H.” Sedangkan Qadhi al-Qudhah
Syihabuddin Ibn Khalil al-Khuwai ad-Damsyiqgi juga menyempurnakan kekurangan tafsir tersebut. la
wafat pada tahun 639 H.(Kasyf azh-Zhunun, jilid 2, halaman 299)

O 592



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d‘ ’t I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi |9| a

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Maka tampak bahwa Ibnu Hajar menyebut bahwa yang menyelesaikan tafsir Fakhr ar-Razi adalah
Najmuddin al-Qumuli. Sedangkan penulis Kashf azh-Zhunun Syihabuddin al-Khuwai bekerja sama
dalam pandangan penyempurnaan tafsir tersebut. Namun keduanya sepakat bahwa ar-Razi tidak
menyelesaikan tafsirnya.

Adapun sampai ayat mana ar-Razi berhenti dalam tafsirnya?, maka ini juga belum bisa dipastikan.
Sebab Adz-Zahabi dapati pada margin Kashf azh-Zhunun catatan berikut: ““Yang saya lihat dalam tulisan
as-Sayyid al-Murtadha, menukil dari Syarh as-Syifa karya asy-Syihab, bahwa ar-Razi berhenti pada
surat al-Anbiya’.”(Kasyf azh-Zhunun, jilid 2, halaman 299 (catatan pinggir))

Dan ditemukan pula dalam bagian tafsirnya yang mulia, pada firman Allah dalam surat al-
Wagqi‘ah: ,

O3las 138 Ly 158

“Sebagai balasan atas apa yang mereka kerjakan” (al-Wagqi‘ah: 24), terdapat ungkapan:
“Masalah pertama: masalah ushuliyyah.” Imam Fakhruddin dalam Mafatihul Ghaib, jilid 8, halaman 68
menyebutnya dalam banyak pembahasan (menyebut hal serupa), dan Adz-Zahabi sebutkan sebagian di
antaranya. Pernyataan ini menunjukkan bahwa Imam Fakhruddin tidak sampai pada surat ini dalam
tafsirnya.

Sebagaimana Adz-Zahabi dapati pada tafsirnya terhadap firman Allah Ta‘ala dalam surat al-
Ma’idah:

soall ) 2t 3 13kl ol il

“Wabhai orang-orang yang beriman, apabila kalian berdiri untuk melaksanakan shalat ...” (QS.
al-Ma’idah: 6), ia membahas persoalan niat dalam wudhu, dan bersaksi/berdalil atas syarat niat itu
dengan firman Allah Ta‘ala dalam surat al-Bayyinah: )

G A Gl 1535 V1 155 i

“Padahal mereka tidak diperintahkan kecuali untuk beribadah kepada Allah dengan memurnikan
ketaatan kepada-Nya.” (QS. al-Bayyinah: 5). la menjelaskan bahwa ikhlas itu bermakna niat, lalu
berkata: “Kami telah menyelesaikan tentang perkataan pada dalil ini pada tafsir firman-Nya:

G AT Gali )5S V1150l Ly

“Padahal mereka tidak diperintahkan kecuali untuk beribadah kepada Allah dengan ikhlas” ...
maka hendaklah merujuk ke sana untuk mendapatkan tambahan kecakapan.” Lihat Mafatihul Ghaib,
jilid 3, halaman 539 dalam (Adz-Dzahabi, n.d.)

Ungkapan ini memberi kesan bahwa Fakhr ar-Razi telah menafsirkan surat al-Bayyinah, yakni ia
sampai pada surat itu dalam tafsirnya. Dan ini tentunya dengan perkiraan yang Nampak yang tidak ada
hubungannya dengan semua itu.

Adapun terkait sampai mana penulisan Ar-Razi yaitu menurut Adz-Zahabi, solusi dari
permasalahan ini adalah bahwa Imam Fakhruddin menulis tafsir ini sampai surat al-Anbiya’, kemudian
setelahnya datang Syihabuddin al-Khuwai yang mulai menambahkan tafsir pada lanjutannya, namun ia
tidak menyelesaikannya. Setelah itu datang juga Najmuddin al-Qumuli lalu menyelesaikan sisanya. Bisa
jadi pula al-Khuwai menyelesaikan sampai akhir, sedangkan al-Qumuli menulis lanjutan lain di luar
yang ditulis al-Khuwai. Inilah yang tampak dari keterangan pemilik Kashf azh-Zhunun.

Adapun penafsiran ar-Razi kepada tafsir surat al-Bayyinah, itu bukan berarti beliau jelas sampai
pada surat tersebut dalam tafsirnya. Barangkali beliau menulis sebuah tafsir tersendiri khusus untuk
surat al-Bayyinah, atau untuk ayat itu saja, lalu beliau mengisyaratkan kepada tulisan itu hingga banyak
orang menganggap tafsirannya hanya sampai surat Al-Bayyinah.

O 593



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d' 't I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi igita

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Namun menurut Adz-Zahabi meyakini bahwa ini bukanlah penyelesaian final terhadap
perbedaan/keresahan pendapat tersebut. Melainkan hanya sebuah penyesuian atas dugaan, yang bisa
salah dan benar.

Kemudian, pembaca dalam tafsir ini hampir tidak menemukan perbedaan dalam metode dan
pendekatannya. Kitab ini berjalan dari awal hingga akhir dengan satu corak, dan satu metode, sehingga
pembacanya tidak mampu membedakan mana bagian yang asli dari ar-Razi dan mana bagian tambahan.
Tidak mungkin pula dipastikan sejauh mana bagian yang ditulis oleh Imam ar-Razi dan sejauh mana
yang ditulis oleh pelengkapnya.

Inilah yang menjadikan tafsir Fakhr ar-Razi memperoleh perlakukan khusus atas ketenaran di
kalangan para ulama. Sebab tafsir ini memiliki keistimewaan dibanding kitab tafsir lain, yaitu dengan
pembahasan yang luas pada beraneka ragam ilmu. Dalam ratapan musim dingin dari ulama dan untuk
ini karena itu Ibn Khallikan menyifatinya dengan berkata: “Sesungguhnya Fakhr al-Razi telah
mengumpulkan di dalam tafsirnya setiap hal yang asing dan aneh.” Begitu dalam Wafayat al-4 ‘yan, jilid
2: 267 dalam (Adz-Dzahabi, n.d.).

. Munasabah

Perhatin Fakhr al-Razi terhadap penjelasan munasabah (korelasi) antara ayat-ayat al-Qur’an dan
surat-suratnya, menurut Adz-Zahabi membaca dalam tafsir ini, mendapati bahwa Fakhruddin Ar-Razi
sangat memperhatikan penyebutan korelasi antara ayat dengan ayat lain, dan antara surat dengan surat
lain. la tidak mencukupkan diri dengan menyebut satu korelasi saja, akan tetapi banyak apa yang
disebutkan lebih banyak dari munasabah.

Metode penafsirannya termasuk tahlili, dimana menafsirkan per-ayat dalam Alquran sesuai
dengan urutan mushaf (mushaf uthmany). Dengan kata lain metode ini mencoba mengungkapkan dan
mengkaji Alquran dari segala segi dan maknanya. Kata-perkata diuraikan dengan maksud dan
kandungannya serta unsur yang berada dalam kaidah-kaidah penafsiran. Di antaranya unsur i’jaz,
balaghah, dan keindahan susunan kalimat, menjelaskan apa yang dapat dinisbatkan dari ayat, seperti
hukum, figh, dalil syar’i dan lain sebagainya. (Al-‘Aridl, 1994).

Metode tahlili yang dipakai dalam tafsir ini, bisa dipahami dari langkah langkah penafsiran al-
Razi sebagai berikut :

a. Menyebutkan ayat satu demi satu atau juga sekelompok ayat dengan melihat kepentingan
munasabahnya. Selanjutnya dikeluarkan beberapa pokok masalah dari ayat-ayat tersebut, hingga
menjadi beberapa kelompok. Dalam hal ini Imam al-Razi menggunakan ungkapan al masalah al-ula,
al-tsaniyah, al-tsalisah dan seterusnya. Proses penafsirannya mengandung kolaborasi yang indah
dalam menjelaskan hubungan-hubungan (munasabah) ayat maupun surat.

b. Pembahasan kadang-kadang dimulai dengan menjelaskan perbedaan ahli bahasa. Qira’"at dan
kadang-kadang dimulai dengan menjelaskan makna-makna kebahasaan. Bahkan diuraikan secara
panjang lebar pro kontra para

c. Perhatian terhadap persoalan munasabah sangat luas. Ini bisa difahami karena al-Razi melihat ayat-
ayat tersebut berada pada satu tema yang sama.

d. Penafsiran dilakukan dengan sangat luas hingga pembaca kitab tafsir ini dapat terbuai dan hanyut
dalam persoalan-persoalan yang sebenarnya telah terlalu jauh dari tafsir itu sendiri.

e. Dalam persoalan israiliyyat, tampak bahwa al-Razi sangat berusaha untuk menghindarinya.
Kalaupun riwayat-riwayat tersebut ada di dalam kitab tafsirnya, maka hal itu hanya sebagai contoh
kepada pembaca, agar mereka lebih waspada terhadap kebenaran riwayat- riwayat tersebut.

0 594



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d' 't I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi igita

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

f. Ketika memulai sebuah penafsiran terhadap sebuah surat, al-Razi menjelaskan terlebih dahulu makna
dari nama surat tersebut dan mengungkapkan nama-nama lain darinya. Lalu menjelaskan klasifikasi
surat tersebut dalam kelompok makkiyyah atau madaniyyah. Setelah itu diungkapkan rahasia-rahasia
keutamaan darinya, selanjutnya mengeluarkan persoalan-persoalan kalam atau figh yang terkandung
di dalamnya.

g. Penafsiran-penafsiran terhadap ayat-ayat yang dianggap mengandung persoalan kalam, maka al-Razi
berafiliasi ke aliran Ash’ariyah. Dia juga mengungkapkan penafsiran dari aliran-aliran lain guna
didiskusikan. Bahkan dia mengungkapkan kelemahan-kelemahan penafsiran aliran aliran lain yang
ada di luar Ash’ariyah .

h. Penafsiran-penafsiran terhadap ayat-ayat yang dianggap mengandung persoalan figh, maka al-Razi
berafiliasi ke mazhab Imam al-Shafi’i, kalaupun dia mengungkapkan pendapat-pendapat figh di luar
Mazhab Shafi’i, maka hal itu hanya sebagai perbandingan.

i. Persoalan bahasa sangat menjadi perhatian dalam penafsiran al-Razi. Hampir di semua ayat,
ditemukan masalah-masalah kebahasaan. Bukan masalah makna bahasa saja, bahkan penjelasan
tentang huruf dan letak barispun menjadi bahan uraian.

J. Selain persoalan bahasa, al-Razi juga sangat memperhatikan persoalan gira’at. Perbedaan-perbedaan
gira’at di kalangan ulama diungkapkan secara rinci berikut dengan akibat yang ditimbulkan dari
perbedaan tersebut.

k. Penafsiran yang mengungkapkan ilmu-ilmu alam merupakan andalan yang sangat fantastis dalam
kitab tafsir al-Razi. Kiranya hal inilah yang menjadikan kitab tafsirnya terasa lebih luas ketimbang
kitab kitab tafsir para ulama yang sezaman dengannya. (Hamim, 2000).

. Multidisipliner dalam kitab Mafatihul Ghaib

Fakhr Ar-Razi juga banyak melakukan penjelasan tambahan ke arah ilmu matematika, dan ilmu
alam, serta ilmu-ilmu modern pada zamannya, seperti ilmu falak dan lainnya. la juga banyak
menyinggung pendapat para filsuf dengan bantahan dan kritik. Kadang ia secara tegas menyatakan
menunjukkan pada pembahasan ketuhanan pada titik kesimpulan untuk penyelesaian rasional. Namun
demikian, ia tetap sepakat pada madzhab Ahl al-Sunnah.(Adz-Dzahabi, n.d.)

Said Agil al-Munawar, yang beranggapan lain beliau beranggapan kalau Fakhruddin al- Razi pada
penafsirannya berusaha penuh buat menyuguhkan tiap ilmunya dalam tiap pengertian, alhasil
menimbulkan pengertian tafsiran dari beliau jadi mempunyai karakter yang berlainan dengan pengertian
yang yang lain. Di sisi itu dia pula menabuhkan pada pemikirannya bermacam daya yang dia sanggup
semacam dogma, dan falsafi sekalipun perihal itu bertepatan dengan Pakar Sunnah terlebih Asy’ ariyah.
Tetapi dalam bagian yang uraiannya hal Figih Dia menerangkan dengan lebih mensupport pada ajaran
Pemimpin Syafi’ i. Demikian juga dengan bagian yang bertepatan dengan kesehatan, medis, serta yang
yang lain Fakhruddin al- Razi berupaya memaknakan dengan bersumber pada patuh ilmu yang
dipunyanya.(Al-Munawar, 2002:108-109)

Di sisi yang lainnya selaku pakar tafsir serta figih beliau pula ialah seseorang teolog serta filosof.
Ibrahim Madkour berkata kalau beliau merupakan filosof timur yang awal dalam era keenam hijriah.
Al-Razi amat konsern pada menggeluti metafisika ilmu mantik, kosmologi serta filsafat. Dia pula
berupaya guna mencampurkan agama dengan metafisika serta mencapur kombinasikan antara filsafat
serta ilmu kalam. Perihal ini pasti jadi alibi terkuat serta pula mungkin di mana Fakhruddin al-Razi
sanggup menerangkan penafsirannya perihal kekerasann pada rumah tangga dengan pendekatan filosofi
ataupun psikis.(Yovita Yuliyanti, n.d.)

O 595



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d‘ ’t I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi |9| a

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Pendekatan tafsir yang dikembangkan oleh Fakhr al-Din al-Razi dalam Mafatih al-Ghaib
menampilkan ciri khas metodologi yang menggabungkan kekuatan akal dan kedalaman filsafat dalam
memahami Al-Qur’an. Al-Razi menempatkan rasio sebagai instrumen penting dalam menyingkap
pesan-pesan ilahi, di samping tetap merujuk kepada teks wahyu. Metode ini memberikan sumbangsih
yang besar dalam memperkaya tradisi tafsir Islam, namun tidak lepas dari sorotan kritis berbagai
kalangan, baik dari ulama klasik maupun pemikir kontemporer. Pendekatan tafsir al-Razi terhadap Al-
Qur’an memiliki nilai penting karena menggabungkan rasionalitas dengan pemahaman mendalam
terhadap teks suci. Salah satu kelebihan utamanya adalah kemampuannya untuk menghubungkan
konsep-konsep filosofis dan logis dengan ajaran wahyu, terutama dalam topik-topik seperti tauhid,
penciptaan, dan kehidupan setelah mati. Al-Razi tidak hanya memahami ayat secara literal, tetapi juga
berusaha menggali makna filosofis yang lebih mendalam, dengan tujuan menyelaraskan ajaran wahyu
dengan prinsip-prinsip akal sehat yang dapat diterima oleh nalar manusia. Secara keseluruhan, meskipun
ada kritik, tafsir al-Razi tetap menjadi referensi utama dalam studi tafsir karena kemampuannya
memberikan pemahaman yang rasional dan reflektif terhadap teks-teks suci.(Yasrul Ihza Saputra,
2025:358)

. Sikap Fakhruddin Ar-Razi Terhadap Mu’tazilah

Fakhr Ar-Razi sebagaimana ulama Ahl al-Sunnah, ia berpandangan seperti pandangan mereka,
dan meyakini segala hal yang mereka tetapkan dalam persoalan ilmu kalam. la tidak menyia-nyiakan
satu kesempatan pun untuk menentang/menolak madzhab Mu‘tazilah, menyebut pendapat-pendapat
mereka, lalu membantahnya. Yaitu bantahan yang sebagian orang berpendapat tidak mencukupi dan
tidak memuaskan.

Maka inilah al-Hafiz Ibn Hajar berkata tentangnya dalam Lisan al-Mizan jidil 2: 427 dalam (Adz-
Dzahabi, n.d.) : “Dia sering dicela dengan menyebutkan syubhat yang sangat berat, dan memendekkan
pada penyelesaiannya, hingga sebagian pengkritik berkata: la menyebutkan syubhat secara kontan,
namun menjawabnya dengan cicilan.”

Lebih lanjut Ibn Hajar juga berkata dalam Lisan al-Mizan, aku melihat dalam kitab al-Zksir fi “Iim
al-Tafsir karya Najm al-Tufi sebuah ringkasan: Aku tidak melihat tafsir yang lebih menghimpun untuk
keunggulan ilmu tafsir daripada tafsir al-Qurtubi. Dan tafsir Imam Fakhr al-Din, namun banyak dengan
cacat/aib. Sharaf al-Din al-Nasibi menceritakan kepadaku dari gurunya Siraj al-Din al-Sarmahayi al-
Maghribi bahwa ia menulis sebuah Kitab cacat dalam dua jilid, diantara keduanya ada pada tafsir al-
Fakhr dari kekeliruan dan penghiasan. Dan ia sangat banyak mencela al-Razi dan berkata: la
menyampaikan syubhat-syubhat kaum penentang tentang mazhab-mazhab dan agama atas tujuan yang
menjadi penyelesaian, kemudian ia menyampaikan madzhab Ahl al-Sunnah dan kebenaran atas tujuan
dari gangguan. Al-Tufi berkata: “Demi umurku, memang itulah kebiasaannya dalam kitab-kitabnya
masalah kalam dan hikmah, hingga sebagian orang menuduhnya. Namun ada perbedaan yang nampak
dari keadaannya (tidak demikian), sebab seandainya ia memilih suatu pendapat atau madzhab, tentu ia
tidak takut menampakkannya sampai menutupi darinya. Barangkali sebabnya adalah karena ia
membuang perkataan pada penetapan argumen yang bertentangan. Maka jika ia berhenti pada penetapan
argumennya sendiri, ia tidak mampu menyampaikannya dengan baik, tidak diragukan bahwa kekuatan
jiwa bergantung pada kekuatan jasmani, dan sungguh (Fakhr Ar-Razi) telah menjelaskan dalam
mugaddimah kitab Nihayat Al- ‘Uqul: bahwasanya ia menetapkan mazhab lawannya dengan penetapan
(yang begitu sempurna) hingga seandainya lawannya sendiri ingin menjelaskan pendapatnya (seperti

O 596



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d‘ ’t I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi |9| a

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

yang dilakukan Razi) niscaya ia tidak akan mampu menambah apa pun di atas penjelasan itu.” Lisan al-
Mizan, jilid 4: 427-428 dalam (Adz-Dzahabi, n.d.).

Asy‘ariyah sebagai salah satu sayap Sunni baru, berbeda di bawah bayang-bayang Sunni literalis
yang meskipun menjadi tantangan tersendiri baginya, tetapi bagaimanapun, juga menguntungkannya
dalam hal sama-sama berhadapan dengan Mu‘tazilah. Motivasi Asy‘ariyah pada awal kemunculannya
adalah ingin merangkul sayap kanan Hanbaliyah. Sedangkan pada masa al-Razi, Asy‘ariyah di
wilayahnya menjadi satu-satunya Sunnisme yang menghadapi sisa-sisa kekuatan Mu‘tazilah atau sekte-
sekte lain non-Sunni. Hubungan Sunni-Mu‘tazilah dengan kondisi yang demikian ini yang turut
mengarahkan dan membentuk gagasan-gagasan kalam al-Razi. Berbeda dengan al-Asy‘ari atau murid-
murid langsungnya yang harus mendekati sayap Sunni literalis, al Razi justru harus banyak mengambil
alih senjata Mu‘tazilah untuk menghadapi tantangan sejarahnya sendiri, terutama karena Asy ‘ariyah saat
itu sudah cukup umur dan relatif lebih mapan. Kalaupun sama-sama memiliki tantangan, tetapi tidak
seberat tantangan yang dihadapi ketika pertama kali sistem ini dibangun. Itulah mengapa nanti akan kita
lihat bahwa al-Razi dalam beberapa hal mengambil langkah pemikiran yang berbeda dengan cara-cara
yang ditempuh al-Asy‘ari atau generasi penerusnya yang masih dekat dengan zamannya. (Drs.
Muhammad Mansur, 2019).

. Sikap Fakhruddi Ar-Razi Terhadap Multidisipliner

Fakhr al-Razi hampir tidak melewati satu ayat hukum pun kecuali menyebutkan mazhab-mazhab
para fugaha’, dengan penekanan pada mazhab al-Shafi‘i yang ia jadikan acuan dengan dalil-dalil dan
bukti-bukti. la menyimpang ke pembahasan masalah ushul figh, nahwu, dan balaghah. Jika tidak meluas
ke pembahasan itu, ia akan meluaskannya ke masalah ilmu alam semesta dan matematika.

Secara umum, menurut Adz-Zahabi kitab tafsir Ar-Razi lebih menyerupai sebuah ensiklopedia
yang membahas ilmu kalam, alam semesta, dan ilmu kealaman. Akan tetapi, sisi-sisi itu begitu
mendominasi hingga hampir mengurangi urgensi Kitab seperti tafsir al-Qur’an al-Karim.

Karena itu pemilik Kashf al-Zunun (jilid 1: 230-231 ) berkata dalam (Adz-Dzahabi, n.d.) :
“Sesungguhnya Imam Fakhr al-Din al-Razi telah memenuhi tafsirnya dengan perkataan para hukama
dan para filosof, dan ia keluar pada setiap persoalan menuju berbagai hal, sehingga pembaca menjadi
takjub.” Dan ia menukil dari Abi Hayan bahwasanya ia berkata dalam al-Bahr al-Muhit: “Imam al-Razi
telah mengumpulkan dalam tafsirnya berbagai hal yang banyak, panjang, yang tidak begitu diperlukan
dalam ilmu tafsir. Bahkan karena itu sebagian ulama berkata: Di dalamnya terdapat segala sesuatu
kecuali tafsir.”

Dan tampak bahwasanya Imam Fakhr al-Din al-Razi memang gemar memperbanyak istinbat dan
pembahasan tambahan dalam tafsirnya, selama ia dapat menemukan hubungan sekecil apa pun (makna)
antara yang ia istinbat atau yang ia kasih pembahasan tambahan padanya dan antara lafaz al-Qur’an.
Dan siapa membaca mugadimah tafsirnya, tidak bisa menahannya (pasti) kecuali akan menghukumi
Fakhr al-Razi dengan penilaian yang demikian ini.

Dalam mugadimah itu ia berkata: “Ketahuilah, pernah terlintas di lisanku pada suatu waktu,
bahwa surat yang mulia ini yakni al-Fatihah, dapat diistinbat darinya manfaat-manfaat dan keindahan-
keindahannya hingga sepuluh ribu masalah.” Maka ada yang menjauhi ini yaitu Sebagian orang yang
dengki, dan sebagian orang-orang yang bodoh, sesat, dan keras kepala, dan mereka menafsirkan hal itu
berdasarkan kebiasaan diri mereka sendiri yaitu berupa ungkapan-ungkapan kosong yang tidak
mengandung makna, dan kata-kata hampa yang tidak memilki keteguhan keyakinan dan dasar yang
kokoh. Maka ketika aku mulai menulis (menyusun) kitab ini, aku mendahuluinya dengan mugadimah

o 597



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d‘ ’t I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi |9| a

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

ini, sebagai peringatan/penegasan bahwa apa yang telah kami sebutkan itu adalah sesuatu yang mungkin
dicapai dan dekat untuk diraih.” Lihat Mafatih al-Ghayb (Tafsir ar-Razi), jilid 1: 2-3 dalam (Adz-
Dzahabi, n.d.)

Komentar ulama yang menyanjung juga tidak kalah banyaknya, diantaranya seorang sufi di masa
al-Razi hidup bernama Muhyiddin ibnu ‘Araby mengirimkan surat yang berisi tentang kekaguman
beliau terhadap al-Razi. (Aswadi, 2012) Benar ungkapan kesempurnaan hanya milik Allah, ulama
sekaliber al-Razi saja masih banyak yang mengkritik. Namun lepas dari itu semua, bahwa kontribusi al
Razi dalam perkembangan tafsir sangatlah besar dan terasa sampai hari ini. (Rahman, 2016).

Analisis Atas Pandangan Muhammad Husein Adz-Dzahabi

Muhammad Husein Adz-Dzahabi, melalui analisisnya, tidak menafikan kehebatan Fakhruddin Ar-
Razi sebagai seorang polimatik dan kecemerlangan Mafatihul Ghaib sebagai monumen intelektual. Namun,
kritiknya yang mendasar adalah bahwa kitab ini telah "melampaui" sebagai sebuah tafsir pada umumnya.
la menjadi korban dari kecerdasan multidisiplin pengarangnya sendiri. Kekuatannya yaitu keluasan
pembahasan dan kedalaman analisis rasional sekaligus menjadi kelemahan utamanya. Kritik Adz-Dzahabi
ini penting sebagai pengingat tentang pentingnya menjaga keseimbangan antara pengembangan wacana
intelektual dan kesetiaan pada maksud utama penafsiran Kitab Suci. Mafatihul Ghaib tetap menjadi kitab
yang indispensable bagi para ahli, tetapi mungkin kurang cocok sebagai rujukan utama bagi pembaca yang
ingin memahami makna dasar al-Qur'an tanpa terjebak dalam labirin perdebatan filosofis dan teologis yang
rumit.
1. Problem Otoritas dan Keaslian Naskah (Integritas Tekstual)

Adz-Dzahabi memulai dengan mengangkat isu mendasar tentang otentisitas dan kelengkapan
kitab tafsir ini. Fakhruddin Ar-Razi dipercaya hanya menyelesaikan tafsirnya hingga surat al-Anbiya’,
sementara bagian selanjutnya dilengkapi oleh murid-muridnya seperti Syihabuddin al-Khuwai dan
Najmuddin al-Qumuli. Meski terdapat berbagai riwayat tentang pembagian tugas penyempurnaan ini,
Adz-Dzahabi menyatakan bahwa tidak ada kepastian final dalam hal ini, semuanya bersifat dugaan
(zhann) yang mungkin benar atau salah. Yang lebih krusial, menurutnya, adalah bahwa pembaca tidak
dapat membedakan secara jelas bagian mana yang murni karya Ar-Razi dan mana yang tambahan dari
penyempurna, karena keseluruhan kitab menunjukkan kesatuan gaya dan metode yang konsisten. Hal
ini menimbulkan pertanyaan epistemologis tentang otoritas penafsiran dalam kitab tersebut, sekaligus
menunjukkan kompleksitas transmisi teks klasik.

2. Keunggulan dan Keunikan Metodologi: Fokus pada Munasabah

Di tengah kritik, Adz-Dzahabi mengakui keistimewaan metodologis tafsir Ar-Razi, khususnya
dalam penekanannya pada munasabah yaitu korelasi antar ayat dan antar surat. Ar-Razi tidak hanya
mencukupkan diri dengan satu korelasi, tetapi seringkali mengemukakan banyak kemungkinan
hubungan logis dan tematik. Pendekatan ini menunjukkan kedalaman analisis linguistik, kontekstual,
dan teologisnya, serta upaya untuk melihat al-Qur'an sebagai satu kesatuan yang koheren, bukan
kumpulan ayat yang terpisah. Hal ini menjadi kontribusi konsistensi Ar-Razi dalam ilmu tafsir,
meskipun dalam praktiknya, pendekatan ini sering "tertutupi” oleh pembahasan sampingannya yang
sangat luas.

3. Dominasi Pembahasan Multidisipliner yang Mengaburkan Esensi Tafsir

Di sinilah letak inti kritik Adz-Dzahabi (dan banyak ulama lain yang ia kutip). Ar-Razi, yang
menguasai banyak ilmu, menjadikan tafsirnya sebagai "ensiklopedia” yang memasukkan pembahasan
mendalam tentang filsafat, ilmu kalam, matematika, astronomi, ilmu alam, ushul figih, nahwu, dan

O 598



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d‘ ’t I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi |9| a

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

balaghah. Meskipun hal ini menunjukkan keluasan wawasan penulisnya, Adz-Dzahabi dengan mengutip
komentar pedas seperti "di dalamnya terdapat segala sesuatu kecuali tafsir" dari Abu Hayyan
berpendapat bahwa dominasi pembahasan sampingan ini justru mengaburkan tujuan utama kitab sebagai
tafsir al-Qur'an. Pembaca seringkali teralinkan dan "takjub" pada diskusi-diskusi rasional yang
kompleks, tetapi kehilangan fokus pada penjelasan makna ayat itu sendiri. Dengan kata lain, Mafatihul
Ghaib lebih merupakan monumen keilmuan seorang Fakhruddin Ar-Razi daripada sebuah kitab tafsir
yang fokus pada eksplanasi tekstual al-Qur'an.
4. Sikap Kontradiktif terhadap Mu'tazilah dan Penyajian Syubhat
Adz-Dzahabi mengangkat kritik serius mengenai metode Ar-Razi dengan kelompok Mu’tazilah
(dan kelompok lain yang berbeda pandangan). Sebagai seorang Sunni Asy’ariyyah, Ar-Razi memang
konsisten menolak paham Mu’tazilah. Namun, metode penyanggahannya yang sangat detail dalam
menyajikan argumen lawan justru menjadi bumerang. Kritikus seperti Ibn Hajar menggambarkan bahwa
Ar-Razi "menyebutkan syubhat secara kontan, namun menjawabnya dengan cicilan" artinya, ia
menyajikan keraguan (syubhat) dengan sangat kuat dan meyakinkan, tetapi bantahannya sering Kkali
terasa kurang memadai atau tidak sebanding. Bahkan, ada tuduhan (yang disampaikan Adz-Dzahabi
melalui Najm al-Tufi) bahwa Ar-Razi seolah-olah lebih bersemangat dalam menyajikan argumen lawan
daripada menegaskan kebenaran Ahlussunnah. Hal ini menimbulkan kesan ambivalensi dan berpotensi
membingungkan pembaca yang tidak matang secara intelektual, karena syubhat yang disajikan bisa
lebih melekat di pikiran daripada jawabannya.
5. Kecenderungan Istinbath Berlebihan dan Hubungan yang Dipaksakan
Berkaitan dengan poin multidisipliner, Adz-Dzahabi mengkritik kecenderungan Ar-Razi untuk
melakukan istinbath (penyimpulan) yang luas dan mendalam sehingga terkesan berlebihan dan
memaksakan hubungan antara ayat dengan berbagai disiplin ilmu yaitu terasa tidak alami (unnatural)
atau dipaksakan oleh nalar filosofis dan teologisnya, ketimbang mengalir secara intrinsik dari teks Al-
Qur'an itu sendiri. Ar-Razi sendiri, dalam mugaddimahnya, membanggakan bahwa dari surat al-Fatihah
saja bisa disimpulkan "sepuluh ribu masalah." Bagi Adz-Dzahabi, pendekatan ini justru berisiko
menjauhkan tafsir dari makna yang diinginkan oleh teks itu sendiri (magashid an-nash) atau bisa
dikatakan dapat mengurangi otoritas dan fokus penafsiran. Ini menunjukkan konflik antara tradisi tafsir
bi al-ma‘tsur (berdasarkan riwayat) dengan tafsir bi al-ra'yi (berdasarkan nalar) yang diusung oleh Ar-
Razi.
6. Posisi Tengah antara Tafsir dan Ensiklopedia Ilmu Rasional
Kesimpulan besar dari analisis Adz-Dzahabi adalah bahwa Mafatihul Ghaib berada di posisi
tengah antara menjadi kitab tafsir murni dan menjadi ensiklopedia ilmu rasional (kalam, filsafat, sains).
Kitab ini, di satu sisi, adalah mahakarya yang merekam puncak pencapaian intelektual Islam abad
pertengahan, menunjukkan bagaimana al-Qur'an dapat berdialog dengan berbagai disiplin ilmu. Namun
di sisi lain, dominasi pembahasan di luar tafsir telah "mengurangi urgensi kitab seperti tafsir al-Qur'an
al-Karim." Dengan kata lain, nilai kitab ini lebih terletak pada kekayaan wacana interdisiplinernya
bahkan multidisipliner daripada pada kejelasannya sebagai penuntun memahami al-Qur'an.

KESIMPULAN
Muhammad Husein Adz-Dzahabi, melalui analisisnya, tidak menafikan kehebatan Fakhruddin Ar-
Razi sebagai seorang polimatik dan kecemerlangan Mafatihul Ghaib sebagai monumen intelektual. Namun,

O 599



Pandangan Muhammad Husein Az-Zahabi Dalam Tafsir Wal Mufassirun d‘ ‘t I
Terhadap Kitab Tafsir Mafatihul Ghaib Karya Fakhruddin Ar-Razi |9| a

(Aziz, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

kritiknya yang mendasar adalah bahwa kitab ini telah "melampaui” sebagai sebuah tafsir pada umumnya.
la menjadi korban dari kecerdasan multidisiplin pengarangnya sendiri. Kekuatannya yaitu keluasan
pembahasan dan kedalaman analisis rasional sekaligus menjadi kelemahan utamanya. Kritik Adz-Dzahabi
ini penting sebagai pengingat tentang pentingnya menjaga keseimbangan antara pengembangan wacana
intelektual dan kesetiaan pada maksud utama penafsiran Kitab Suci. Mafatihul Ghaib tetap menjadi kitab
yang indispensable bagi para ahli, tetapi mungkin kurang cocok sebagai rujukan utama bagi pembaca yang
ingin memahami makna dasar al-Qur'an tanpa terjebak dalam labirin perdebatan filosofis dan teologis yang
rumit.

Analisis kritik atas pandangan Muhammad Husein Adz-Dzahabi dalam kitab Tafsir wal Mufassirun
terhadap kitab tafsir Mafatihul Ghaib karya Fakhruddin Ar-Razi:
Problem Otoritas dan Keaslian Naskah (Integritas Tekstual).
Keunggulan dan Keunikan Metodologi: Fokus pada Munasabah.
Dominasi Pembahasan Multidisipliner yang Mengaburkan Esensi Tafsir.
Sikap Kontradiktif terhadap Mu'tazilah dan Penyajian Syubhat.
Kecenderungan Istinbath Berlebihan dan Hubungan yang Dipaksakan.
Posisi Tengah antara Tafsir dan Ensiklopedia Ilmu Rasional.

IS A A

DAFTAR PUSTAKA

Adz-Dzahabi, D. Muhammad. Husein. (N.D.). Tafsir Wal Mufassirun (Juz 1). Maktabah Wahbah.

Al-“Aridl, A. H. (1994). Sejarah Dan Metodologi Tafsir, Terj. Ahmad Akrom. PT. Raja Grafindo Persada.

Al-Munawar, S. A. H. (2002). Al-Qur’an Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki. Ciputat Press.

Aswadi. (2012). Konsep Syifa’ Dalam Alquran; Kajian Tafsir Mafatih Al-Ghaib Karya Fakhruddin Al-Razi.
Kementerian Agama RI.

Azmi, U. (2022). Studi Kitab Tafsir Mafatih Al-Ghaib Karya Ar-Razi. Basha’ir: Jurnal Studi Alquran Dan Tafsir,
2(2), 120.

Dr. Abdul Fattah Nasution, M. P. (2023). Metode Penelitian Kualitatif (M. L. Z. C. N. Dr. Hj. Meyniar Albina (Ed.)).
CV. Harfa Creative.

Drs. Muhammad Mansur, M. A. (2019). Tafsir Mafatih Al-Gaib (Historisitas Dan Metodologi). Lintang Hayuning
Buwana.

Firdaus. (2018). Studi Kritis Tafsir Mafatih Al-Ghaib. Jurnal Al Mubarak, 3(1), 55.

Hamim, N. (2000). Studi Tentang Metode Tafsir Dan Karakteristik Isi Kitab Tafsir Al-Kabir Mafatih Al Ghaib Karya
Fakhr Al-Din Al-Razi*. Qualita Ahsana; Jurnal Penelitian llmu-lImu Keislaman, 2(1), 73.

Husna Maulida, B. (2024). Kajian Kitab Tafsir Mafatth Al-Ghaib Karya Fakhruddin Al-Razi. JIQSI: Jurnal limu Al-
Qur’an Dan Studi Islam, 2(2), 124.

Rahmadi, S.Ag., M. P. . (2011). Pengantar Metodologi Penelitian (E. Syahrani & R. S. T. B. P. |. T. Bhakti (Eds.);
1st Ed.). Antasari Press.

Rahman, A. (2016). Sihir Dalam Tafsir Mafatih Al-Ghaib Karya Al-Razi. Program Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Sunan Ampel Surabaya.

Udhma, N. A. B. (2016). Tafsir Surat Ar Rahman Menurut Imam Fakhruddin Ar-Razi Dalam Kitab Mafatihul Ghaib.
IImu Al-Qur’an Dan Tafsir Fakultas Ushuluddin UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Yasrul Ihza Saputra, N. (2025). Peran Akal Dalam Al- Qur ’An Dengan Pendekatan Rasional Dan Filosofis Dalam
Kitab Mafatih Al-Ghaib. Ta 'wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 6(1), 358.

Yovita Yuliyanti, A. N. A. (N.D.). Kajian Tafsir Mafatihul Ghaib Terhadap Qur’an Surat An- Nisa’ayat 34 Tentang
Pemukulan Istri. Universitas Muhammadiyah Surakarta LIBRARY, 5.

O 600



