
 

  

 

 

 

    632 

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital 

eISSN: 3089-7734; pISSN: 3089-7742 

 

Sejarah Artikel: 
 

ABSTRACT 
Synchronizing Sharia-based regional regulations with the constitution and national laws in the 

context of the Indonesian rule of law. The emergence of Sharia-based regional regulations after 

regional autonomy reflects the moral and religious aspirations of the Muslim community, but 

also poses challenges to the principles of pluralism, human rights, and constitutional 

supremacy. Through a juridical-normative approach and conceptual analysis, this study 

examines how the values of Maqasid al-Syariah can be integrated into the formation of regional 

regulations to maintain justice and inclusiveness. The results show that the application of 

Sharia values in public policy is acceptable only as long as it does not conflict with Pancasila, 

the 1945 Constitution, and the principle of equality of citizens. The integration of Maqasid al-

Syariah serves as a normative bridge between Islamic law and national law, making Sharia-

based regional regulations not merely religious symbols, but instruments for realizing public 

welfare, social justice, and order. 

Keyword: Sharia Regional Regulations, Constitution, National Law, Maqāṣid al-Syarī‘ah 

 

ABSTRAK 
Sinkronisasi peraturan daerah bernuansa syariah dengan konstitusi dan peraturan undang-

undangan nasional dalam konteks negara hukum indonesia. Fenomena munculnya perda syariah 

pasca otonomi daerah mencerminkan aspirasi moral dan religius masyarakat muslim, namun 

sekaligus menimbulkan tantangan terhadap prinsip pluralisme, hak asasi manusia, dan 

supremasi konstitusi. Melalui pendekatam yuridis-normatif dan analisis konseptual, penelitian 

ini mengkaji bagaimana nilai-nilai Maqasid al-Syariah dapat di integrasikan dalam 

pembentukan perda agar tetap berkeadilan dan inklusif. Hasil penelitian menunjukan bahwa 

penerapan nilai-nilai syariah dalam kebijakan publik hanya dapat diterima sepanjang tidak 

bertentangan dengan Pancasila, UUD 1945, serta prinsip kesetaraan warga negara. Integrasi 

Maqasid al-Syariah berfungsi sebagai jembatan normatif antara hukum islam dan hukum 

nasional, menjadikan perda bernuansa syariah tidak sekedar simbol keagamaan, tetapi istrumen 

untuk mewujudkan kemaslahatan, keadilan sosial, dan ketertiban masyarakat  

Kata kunci: Peraturan Daerah Syariah, Konstitusi, Hukum Nasional, Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Diterima  07-12-2025 

Disetujui 17-12-2025 

Diterbitkan  19-12-2025 

 

 

 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Ade Maulana, Amalia Maryam Nur Rohmah, Amellia Azzahra, Elyza Dwi Kartika, & Deden Najmudin. (2025). Sinkronisasi 

Peraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan Undang Undang Nasional. Jejak Digital: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 

2(1), 632-641. https://doi.org/10.63822/9rxmyy23 

  

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/9rxmyy23 

 Hal. 632-641 

  

  

Sinkronisasi Peraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan 

Konstitusi Dan Undang Undang Nasional 
 

Ade Maulana1, Amalia Maryam Nur Rohmah2, Amellia Azzahra3, Elyza Dwi Kartika4,  

Deden Najmudin5  
Hukum Pidana Islam, Fakultas Syariah dan Hukum, UIN Sunan Gunung Djati Bandung1,2,3,4,5 

 

*Email 

  adepate609@gmail.com,  amalia.maryam06@gmail.com,  azzahraamellia38@gamil.com,  

elyzazael@gmail.com,  deden.najmudin28@gmail.com  

 

mailto:adepate609@gmail.com
mailto:amalia.maryam06@gmail.com
mailto:azzahraamellia38@gamil.com
mailto:elyzazael@gmail.com
mailto:deden.najmudin28@gmail.com


 
 

Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan 

Undang Undang Nasional 

 (Maulana, et al.) 

 

 
 

 

 

   633 

PENDAHULUAN 

Fenomena munculnya peraturan daerah bernuansa syariah di berbagai wilayah Indonesia menandai 

babak baru dalam dinamika hubungan antara agama dan negara di era desentralisasi. Setelah 

diberlakukannya otonomi daerah pada awal tahun 2000-an, banyak pemerintah daerah yang memanfaatkan 

kewenangannya untuk menyusun kebijakan lokal yang dianggap sesuai dengan nilai-nilai dan karakteristik 

masyarakat setempat. Salah satu wujudnya adalah lahirnya peraturan daerah yang mengandung unsur 

keislaman, baik dalam bidang sosial, moral, ekonomi, maupun budaya. Fenomena ini tampak jelas di 

sejumlah daerah seperti Aceh, Sumatera Barat, Banten, dan beberapa wilayah di Jawa Barat. Kemunculan 

peraturan daerah semacam ini tidak hanya merefleksikan semangat masyarakat untuk menegakkan nilai-

nilai moral dan religius dalam kehidupan publik, tetapi juga menimbulkan berbagai perdebatan mengenai 

posisi dan batasan agama dalam sistem hukum nasional yang plural dan berdasarkan Pancasila 

Sebagian pihak melihat bahwa keberadaan peraturan daerah bernuansa syariah merupakan bentuk 

aspirasi umat Islam untuk mengintegrasikan nilai-nilai agama ke dalam tatanan hukum positif. Dalam 

pandangan ini, syariah tidak hanya dipahami sebagai norma ibadah, melainkan juga sebagai pedoman moral 

dan sosial yang berorientasi pada kemaslahatan masyarakat. Kehadiran peraturan daerah bernuansa syariah 

dianggap mampu memperkuat etika publik, mengatasi krisis moral, serta mendorong masyarakat menuju 

perilaku yang lebih baik. Namun, di sisi lain, terdapat pandangan kritis yang menilai bahwa kecenderungan 

ini berpotensi menimbulkan eksklusivitas hukum, diskriminasi terhadap kelompok minoritas, dan 

inkonsistensi dengan prinsip negara hukum modern. Perdebatan ini semakin menguat seiring dengan 

meningkatnya jumlah daerah yang menerapkan kebijakan lokal yang mengadopsi norma-norma agama 

secara formal. 

Munculnya peraturan daerah bernuansa syariah juga memperlihatkan adanya tarik menarik antara 

idealisme keagamaan dengan prinsip pluralitas hukum nasional. Sebagai negara yang berdasarkan Pancasila 

dan UUD 1945, Indonesia menjamin kebebasan beragama serta pengakuan terhadap keberagaman suku, 

agama, dan budaya. Namun, pada tataran lokal, implementasi nilai-nilai keagamaan melalui regulasi formal 

seringkali menimbulkan persoalan interpretasi dan penerapan. idak jarang, aturan yang dimaksudkan untuk 

menegakkan nilai moral justru menimbulkan ketegangan sosial karena tidak seluruh warga masyarakat 

menganut keyakinan yang sama. Dalam hal inilah perdebatan mengenai kesesuaian peraturan daerah 

bernuansa syariah dengan prinsip demokrasi, hak asasi manusia, dan tata hukum nasional menjadi relevan 

untuk dikaji lebih mendalam. 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengulas keberadaan peraturan daerah bernuansa syariah 

dari berbagai perspektif. Anugrah menemukan bahwa secara yuridis, pemerintah daerah memang memiliki 

kewenangan untuk membentuk peraturan daerah selama tidak bertentangan dengan peraturan perundang-

undangan yang lebih tinggi. Namun, dalam praktiknya, banyak peraturan bernuansa syariah yang cenderung 

menembus batas kewenangan tersebut karena memuat norma-norma moral atau keagamaan yang bersifat 

privat. Kondisi ini mengindikasikan bahwa implementasi nilai-nilai syariah dalam hukum positif daerah 

tidak semata-mata ditentukan oleh kemauan politik, tetapi juga oleh pemahaman terhadap prinsip keadilan 

sosial dan tata kelola pemerintahan yang baik. 

Kritik terhadap peraturan daerah bernuansa syariah juga datang dari kalangan akademisi yang 

menilai bahwa sebagian regulasi tersebut dibuat tanpa kajian mendalam terhadap dampak sosial dan hukum 

yang mungkin timbul. Menurut Ilmiyah & Subhan, banyak peraturan yang bersifat moralistik dan mengatur 

perilaku individu di ruang privat, seperti kewajiban berpakaian sopan, pembatasan kegiatan pada waktu 

tertentu, atau larangan tertentu yang hanya relevan bagi pemeluk agama Islam. Padahal, konstitusi 



 
 

Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan 

Undang Undang Nasional 

 (Maulana, et al.) 

 

 
 

 

 

   634 

Indonesia menjamin kebebasan pribadi dan hak untuk menjalankan agama sesuai keyakinan masing-

masing. Dengan demikian, penerapan norma agama melalui hukum positif perlu mempertimbangkan 

prinsip kesetaraan dan hak warga negara tanpa membeda-bedakan latar belakang keagamaan. 

Di sisi lain, terdapat pula pandangan yang mencoba menempatkan fenomena ini dalam kerangka 

maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu tujuan-tujuan pokok syariah yang berorientasi pada perlindungan terhadap 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam perspektif ini, peraturan daerah bernuansa syariah tidak 

harus dipahami sebagai instrumen pemaksaan moral, melainkan sebagai upaya menegakkan nilai-nilai 

keadilan, kesejahteraan, dan kemaslahatan sosial. Asmuni & Firman berpendapat bahwa jika peraturan 

semacam ini disusun berdasarkan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah dan memperhatikan kondisi sosial 

masyarakat yang beragam, maka ia dapat berfungsi sebagai instrumen transformasi sosial yang positif. 

Namun, jika hanya menonjolkan aspek simbolik keagamaan tanpa mempertimbangkan hak asasi manusia, 

maka regulasi tersebut justru berpotensi menimbulkan ketimpangan dan eksklusivitas hukum. 

Kehadiran berbagai kajian tersebut menunjukkan bahwa peraturan daerah bernuansa syariah 

memiliki dua sisi yang saling berlawanan: di satu sisi mencerminkan aspirasi moral dan spiritual 

masyarakat, namun di sisi lain menimbulkan potensi pelanggaran terhadap prinsip-prinsip dasar negara 

hukum. Penelitian yang ada sejauh ini lebih banyak berfokus pada aspek legalitas dan politik pembentukan 

perda syariah, sedangkan kajian yang menelaah bagaimana nilai-nilai maqāṣid al-syarī‘ah dapat 

diintegrasikan secara kontekstual dalam regulasi daerah masih relatif sedikit. Padahal menurut Kaunang 

dan Husain, pendekatan maqāṣid dapat menjadi jalan tengah antara tuntutan moral keagamaan dengan 

prinsip pluralisme hukum. Pendekatan ini menekankan bahwa tujuan syariah bukan semata-mata pada 

simbol atau formalitas, melainkan pada tercapainya kemaslahatan umat secara menyeluruh. 

Dalam konteks sosial-politik Indonesia, fenomena perda bernuansa syariah juga dapat dipahami 

sebagai bagian dari proses lokalisasi hukum dan pencarian identitas daerah. Sebagian daerah yang 

masyarakatnya mayoritas Muslim merasa bahwa penerapan nilai-nilai Islam dalam hukum daerah 

merupakan wujud dari aspirasi kultural yang sah. Namun, harus diingat bahwa Indonesia bukan negara 

agama, melainkan negara yang menempatkan agama sebagai sumber nilai moral dalam kehidupan 

berbangsa dan bernegara. Karena itu, peraturan daerah yang bernuansa syariah harus tetap tunduk pada 

prinsip konstitusi dan peraturan perundang-undangan yang lebih tinggi. Peraturan semacam ini hanya dapat 

diterima apabila dirumuskan dengan memperhatikan asas-asas pembentukan peraturan yang baik, yakni 

kejelasan tujuan, kesesuaian dengan kepentingan umum, dan tidak bertentangan dengan norma hukum 

nasional. 

Dalam perspektif hukum Islam, penegakan aturan yang mengandung nilai syariah harus 

berlandaskan pada prinsip keadilan dan kemaslahatan. Allah berfirman dalam Al-Qur’an surah An-Nisa 

ayat 58: 

دُّوا اهنْ  يهأمُْرُكُمْ  اٰللّه  انِ   ى الْْهمٰنٰتِ  تؤُه
ا   الِٰٰٓ اذِها اههْلِهه كهمْتمُْ  وه ا اٰللّه  انِ   باِلْعهدْلِ   تهحْكُمُوْا اهنْ  الن اسِ  بهيْنه  حه  بهصِيْرًا   سهمِيْعاً كهانه  اٰللّه  انِ   بِه    يهعِظُكُمْ  نعِِم 

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya, 

dan apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia hendaknya kamu menetapkannya dengan adil. 

Sesungguhnya Allah sebaik-baik yang memberi pengajaran kepadamu. Sesungguhnya Allah Maha 

Mendengar lagi Maha Melihat.” (QS. An-Nisa: 58). 

Ayat ini menegaskan bahwa keadilan merupakan ruh dari setiap peraturan yang dibentuk, termasuk 

peraturan bernuansa syariah. Artinya, nilai syariah tidak boleh digunakan sebagai legitimasi untuk 

menciptakan ketimpangan, melainkan harus diarahkan untuk menjaga keseimbangan dan kesejahteraan 

masyarakat secara keseluruhan. 



 
 

Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan 

Undang Undang Nasional 

 (Maulana, et al.) 

 

 
 

 

 

   635 

Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana peraturan daerah 

bernuansa syariah dibentuk, diterapkan, dan direspons oleh masyarakat dalam kerangka negara hukum 

Indonesia. Penelitian ini juga ingin menelusuri sejauh mana prinsip-prinsip maqāṣid al-syarī‘ah dapat 

diintegrasikan secara kontekstual dalam pembentukan peraturan daerah tanpa mengabaikan hak asasi 

manusia dan nilai pluralitas. Selain itu, kajian ini diharapkan mampu memberikan gambaran baru mengenai 

potensi regulasi bernuansa syariah sebagai instrumen pembangunan sosial yang berkeadilan dan 

berorientasi pada kemaslahatan. 

 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian yuridis-normatif. 

Pendekatan ini digunakan untuk menganalisis konsep dan prinsip Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam konteks 

pembentukan peraturan daerah (Perda) di Indonesia, dengan fokus pada keadilan dan inklusivitas. 

Pendekatan normatif dilakukan dengan menelaah bahan hukum primer dan sekunder terkait peraturan 

perundang-undangan, serta teori-teori hukum Islam dan filsafat hukum yang relevan. Pendekatan ini 

dipadukan dengan pendekatan konseptual (conceptual approach) untuk memahami relevansi Maqāṣid al-

Syarī‘ah dalam membentuk regulasi yang adil dan inklusif. 

Jenis data yang digunakan adalah data kualitatif, sumber data terdiri atas bahan hukum primer 

(Undang-Undang Dasar, peraturan perundang-undangan, peraturan daerah), bahan hukum 

sekunder(literatur, jurnal, hasil penelitian terdahulu), serta bahan hukum tersier (kamus hukum, 

ensiklopedia). Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan (library research), sedangkan 

analisis data dilakukan secara deskriptif kualitatif dengan reduksi data, penyajian data peraturan yang 

berkaitan dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah serta implementasinya dalam pembentukan Perda, penarikan 

kesimpulan melalui analisis deduktif dan komparatif antara teori Maqāṣid al-Syarī‘ah dan prinsip 

pembentukan peraturan daerah yang berkeadilan dan inklusif menurut sistem hukum nasional. 

 

 

HASIL PEMBAHASAN  

Peraturan Daerah Bernuansa Syari’ah Dalam Kerangka Negara Hukum Indonesia. 

Pembentukan peraturan daerah bernuansa syariah merupakan fenomena hukum yang menarik 

perhatian karena memperlihatkan dinamika antara aspirasi keagamaan masyarakat dengan prinsip-prinsip 

negara hukum yang menjunjung pluralitas. Dalam konteks desentralisasi dan otonomi daerah, pemerintah 

daerah memiliki kewenangan untuk membuat peraturan daerah (perda) sebagai instrumen hukum yang 

mengatur kebutuhan masyarakat setempat. Hal ini diatur dalam Pasal 18 ayat (6) Undang-Undang Dasar 

Negara Republik Indonesia Tahun 1945 yang menegaskan bahwa pemerintah daerah berhak menetapkan 

peraturan daerah dan peraturan-peraturan lain untuk melaksanakan otonomi daerah. Namun, dalam 

praktiknya, muncul berbagai perda yang memasukkan nilai-nilai syariah Islam ke dalam norma hukum 

daerah, baik dalam aspek moralitas publik, ekonomi syariah, hingga tata kelola sosial. Fenomena ini 

kemudian menimbulkan diskursus mengenai batas legitimasi hukum Islam dalam sistem hukum nasional 

yang bersifat sekuler-pluralistik. 

Dari perspektif hukum tata negara, pembentukan perda syariah tidak terlepas dari prinsip otonomi 

daerah yang bersumber dari desentralisasi kekuasaan. Desentralisasi memberi ruang bagi daerah untuk 

menyesuaikan kebijakan dengan karakteristik sosial, budaya, dan agama masyarakatnya. Menurut Prabowo 



 
 

Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan 

Undang Undang Nasional 

 (Maulana, et al.) 

 

 
 

 

 

   636 

dan Rafli, otonomi daerah adalah wujud dari kedaulatan rakyat yang dilimpahkan sebagian kepada daerah 

agar mampu mengatur urusannya sendiri berdasarkan aspirasi Masyarakat. Dalam konteks daerah dengan 

mayoritas penduduk Muslim, aspirasi tersebut kerap diwujudkan dalam bentuk perda bernuansa syariah 

yang dianggap sebagai refleksi identitas kultural dan moral masyarakat lokal. Namun, meski memiliki dasar 

legitimasi dalam kerangka otonomi, setiap produk hukum daerah tetap harus tunduk pada hierarki peraturan 

perundang-undangan nasional, termasuk UUD 1945, Pancasila, dan undang-undang di atasnya. Oleh karena 

itu, perda syariah hanya dapat diakui secara sah apabila substansinya tidak bertentangan dengan prinsip 

negara hukum dan hak asasi manusia. 

Dari sudut pandang hukum Islam, kehadiran perda bernuansa syariah dapat dilihat sebagai bentuk 

ijtihad institusional untuk menerjemahkan nilai-nilai Islam ke dalam tatanan hukum positif. Dalam hal ini, 

hukum Islam bersifat elastis dan memiliki kemampuan adaptif yang tinggi terhadap perubahan sosial-

politik, selama prinsip-prinsip dasarnya seperti keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan tetap terjaga. 

Maka dari itu, penerapan nilai syariah melalui perda tidak semata-mata bertujuan untuk formalisasi hukum 

agama, melainkan untuk menghadirkan nilai moral dan etika sosial dalam pengaturan publik. Namun 

demikian, konsep maqāṣid al-syarī‘ah menjadi penting dalam konteks ini, karena pembentukan perda harus 

mempertimbangkan tujuan-tujuan syariah yang berorientasi pada kemaslahatan (al-maṣlaḥah) dan 

pencegahan kerusakan (al-mafsadah) bagi seluruh masyarakat, bukan hanya umat Islam. 

Secara yuridis, pembentukan peraturan daerah bernuansa syariah harus mengacu pada ketentuan 

Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2011 tentang Pembentukan Peraturan Perundang-undangan 

sebagaimana telah diubah oleh Undang-Undang Nomor 13 Tahun 2022. Proses tersebut meliputi tahap 

perencanaan, penyusunan, pembahasan, penetapan, dan pengundangan. Dalam proses ini, naskah akademik 

dan partisipasi publik menjadi aspek penting agar perda tidak hanya legal-formal, tetapi juga legitimate 

secara sosial. Menurut Afriyanto, setiap produk hukum yang baik harus memenuhi tiga aspek: keadilan, 

kemanfaatan, dan kepastian hukum. Ketika perda bernuansa syariah disusun tanpa melibatkan masyarakat 

luas, terutama kelompok minoritas atau non-Muslim, maka hal itu berpotensi menimbulkan eksklusivitas 

hukum dan diskriminasi sosial. Oleh karena itu, prinsip partisipatif dan inklusif harus dijunjung tinggi 

dalam setiap proses legislasi daerah. 

Dalam kerangka negara hukum Pancasila, hukum tidak boleh hanya menjadi ekspresi satu 

kelompok agama tertentu, tetapi harus menjamin keadilan bagi seluruh warga negara. Hal ini sejalan dengan 

Pandalu yang menegaskan bahwa negara hukum Indonesia bersifat religius-pluralistik, bukan teokratis. 

Artinya, nilai-nilai agama dapat menjadi sumber inspirasi hukum, tetapi tidak boleh menggantikan posisi 

hukum negara. Dalam konteks perda syariah, nilai-nilai Islam dapat diintegrasikan ke dalam regulasi daerah 

sejauh tidak meniadakan prinsip keadilan sosial, kesetaraan warga negara, dan perlindungan hak asasi 

manusia. Dengan demikian, pembentukan perda syariah seharusnya diarahkan untuk memperkuat moralitas 

publik dan kesejahteraan masyarakat, bukan untuk menegakkan supremasi simbol keagamaan. 

Sementara itu, dalam praktiknya, muncul sejumlah perda syariah yang justru menimbulkan 

kontroversi karena dianggap membatasi kebebasan individu dan mereduksi hak-hak warga non-Muslim. 

Beberapa contoh di antaranya adalah perda tentang kewajiban berjilbab, larangan keluar malam bagi 

perempuan, dan pembatasan perilaku sosial tertentu di ruang publik. Banyak perda syariah tidak melalui 

proses analisis kebutuhan hukum masyarakat secara komprehensif, sehingga cenderung menjadi 

simbolisasi agama yang formalistik. Kondisi ini menimbulkan pertanyaan serius mengenai fungsi hukum 

daerah: apakah sebagai sarana penguatan moralitas publik atau sekadar alat politik untuk memperoleh 

legitimasi sosial. 



 
 

Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan 

Undang Undang Nasional 

 (Maulana, et al.) 

 

 
 

 

 

   637 

Namun, tidak semua perda bernuansa syariah bersifat eksklusif atau diskriminatif. Di beberapa 

daerah seperti Aceh dan Gorontalo, implementasi nilai-nilai Islam melalui perda justru berkontribusi 

terhadap tata kelola ekonomi syariah, pemberdayaan zakat dan wakaf, serta penanggulangan kemiskinan 

berbasis komunitas. Model perda semacam ini dapat dikategorikan sebagai “perda syariah fungsional” 

karena bertujuan untuk meningkatkan kesejahteraan masyarakat dengan berlandaskan nilai keadilan 

distributif dan solidaritas sosial. Dengan demikian, pembentukan perda syariah seharusnya diarahkan pada 

fungsi sosial dan ekonomi yang konstruktif, bukan sekadar moralistik. 

Dalam teori hukum progresif, sebagaimana dikemukakan oleh Sulaiman, hukum tidak boleh 

berhenti pada teks peraturan, tetapi harus hidup dan bekerja untuk memenuhi kebutuhan masyarakat. 

Pandangan ini relevan untuk memahami pembentukan perda bernuansa syariah: bahwa hukum daerah 

bukan hanya produk normatif, tetapi juga alat perubahan sosial. Oleh karena itu, pembentukan perda syariah 

yang ideal adalah yang mampu menyeimbangkan antara aspirasi keagamaan masyarakat dengan prinsip-

prinsip universal hukum nasional. Hukum Islam yang diadopsi ke dalam perda seharusnya tampil sebagai 

nilai etis yang memperkuat moral publik, memperjuangkan kemaslahatan, dan memperluas keadilan sosial 

tanpa mengorbankan hak-hak warga minoritas. 

 

Penerapan dan Respons Masyarakat terhadap Peraturan Daerah Bernuansa Syariah 

 Penerapan peraturan daerah bernuansa syariah merupakan salah satu bentuk penyesuaian kebijakan 

publik terhadap dinamika sosial yang terus berkembang, khususnya di daerah dengan karakter keagamaan 

yang kuat. Kemunculan perda syariah tidak dapat dilepaskan dari konteks otonomi daerah yang memberi 

ruang bagi pemerintah daerah untuk merumuskan aturan sesuai kebutuhan dan aspirasi masyarakat Dari 

banyak kasus, perda bernuansa syariah hadir sebagai respons atas kekhawatiran akan meningkatnya praktik 

sosial yang dianggap bertentangan dengan nilai moral, seperti peredaran minuman keras, perjudian, 

prostitusi, serta menurunnya etika pergaulan remaja. Pada tahap perumusan, pemerintah daerah biasanya 

melakukan konsultasi dan koordinasi dengan berbagai pihak, mulai dari tokoh agama, akademisi, penegak 

hukum, hingga lembaga kemasyarakatan, proses ini diperlukan agar perda tidak hanya sah secara 

prosedural, tetapi juga memiliki legitimasi sosial 

Kehadiran tokoh agama dalam diskusi formal maupun informal menjadi kunci, sebab legitimasi 

religius sering kali menentukan tingkat penerimaan masyarakat. Selain itu, pembentukan perda syariah 

umumnya melalui kajian hukum yang mengacu pada Undang-Undang Otonomi Daerah dan prinsip non-

diskriminasi sebagaimana diatur dalam konstitusi. Tahap selanjutnya ialah sosialisasi, sosialisasi dilakukan 

melalui forum warga, khutbah keagamaan, pertemuan rutin organisasi kemasyarakatan, hingga pemasangan 

spanduk di ruang publik. Di beberapa daerah, materi perda bahkan diintegrasikan dalam kegiatan 

pembinaan remaja masjid dan sekolah. Strategi komunikasi seperti ini menunjukkan bahwa implementasi 

perda syariah tidak sekadar mengandalkan penegakan hukum formal, tetapi juga pendekatan persuasif dan 

edukatif.Setelah perda berlaku, pemerintah melakukan pengawasan melalui dinas terkait dan aparat 

penegak perda, seperti Satpol PP. 

 Pengawasan dilakukan secara berkala dan berfokus pada tempat-tempat yang berpotensi 

melanggar ketentuan, misalnya warung yang menjual alkohol, tempat hiburan malam, atau lokasi yang 

diduga menjadi titik kegiatan prostitusi.Beberapa daerah memilih pendekatan pembinaan terlebih dahulu, 

bukan penindakan, pendekatan ini muncul dari kesadaran bahwa keberhasilan perda tidak bergantung pada 

banyaknya sanksi yang dijatuhkan, tetapi pada tumbuhnya kesadaran dan kepatuhan masyarakat. Dampak 

positif dari penerapan perda syariah yang sering disebut adalah adanya perubahan pola perilaku masyarakat. 



 
 

Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan 

Undang Undang Nasional 

 (Maulana, et al.) 

 

 
 

 

 

   638 

Perda dianggap mampu menciptakan lingkungan sosial yang lebih tertib dan kondusif, terutama terkait 

pembatasan aktivitas negatif pada malam hari, larangan peredaran alkohol, misalnya, di beberapa daerah 

terbukti mampu menekan angka keributan maupun tindakan kriminal yang dipicu oleh minuman keras. 

Kegiatan keagamaan menjadi lebih terstruktur dan terfasilitasi, dan pemerintah daerah sering terlibat dalam 

program pembinaan akhlak melalui kegiatan seperti lomba keagamaan, bimbingan baca Al-Qur’an, dan 

pendidikan keluarga.  

Tetapi tidak semua penerapan perda syariah bisa di terima semua masyarakat, munculnya 

penolakan atau kritik dari sebagian masyarakat menunjukkan bahwa perda ini tidak serta-merta dapat 

diterima oleh semua pihak. Kelompok yang menolak umumnya menganggap bahwa perda bernuansa 

syariah berpotensi membatasi ruang privat individu. Kekhawatiran ini terutama datang dari kelompok non-

muslim atau masyarakat yang tidak terafiliasi dengan lingkungan religius tertentu. Bagi mereka, perda yang 

terlalu jauh mengatur wilayah moral personal dikhawatirkan mencederai prinsip hak asasi dan kebebasan 

menjalankan kepercayaan. Respon masyarakat terhadap perda bernuansa syariah dapat dikelompokkan 

menjadi tiga. Pertama, kelompok yang mendukung, yaitu mereka yang melihat perda sebagai upaya 

menjaga moral publik dan menciptakan lingkungan yang lebih aman dan religius, mereka  beranggapan 

bahwa pemerintah daerah berhak menyusun aturan yang berakar pada nilai keagamaan apabila mayoritas 

penduduk menghendakinya 

Kedua, kelompok yang bersikap kritis, yang memandang perda syariah berpotensi melanggar 

prinsip pluralisme. Ketiga, kelompok yang bersikap netral, yaitu masyarakat yang tidak merasa terdampak 

langsung oleh keberadaan perda, tetapi menghormati keputusan pemerintah daerah, Apabila perda 

diterapkan dengan pendekatan inklusif, melibatkan masyarakat dalam perencanaan, serta mengedepankan 

pembinaan, maka tingkat penerimaannya lebih tinggi. Sebaliknya, jika pemerintah menggunakan 

pendekatan represif melalui razia dan penindakan yang berlebihan, masyarakat dapat merasa terawasi dan 

dikontrol sehingga muncul resistensi. Dalam hal ini transparansi pemerintah sangat diperlukan agar 

masyarakat dapat memahami tujuan perda secara komprehensif. Regulasi yang terlalu menekankan 

hukuman tanpa menumbuhkan kesadaran moral hanya akan menghasilkan kepatuhan semu, bukan 

perubahan perilaku yang autentik.  

Dalam perspektif pembangunan sosial, perubahan perilaku yang berkelanjutan hanya dapat terjadi 

apabila masyarakat merasa bahwa aturan tersebut relevan dengan kebutuhan mereka dan tidak bertentangan 

dengan prinsip keadilan sosial. Perda bukan sarana pemaksaan, tetapi instrumen pembinaan sosial, ketika 

perda dijalankan dengan pendekatan dialogis bukan koersif maka masyarakat tidak hanya taat karena takut 

dihukum, tetapi karena merasa terlibat dan diakui dalam proses pembentukan aturan. Peraturan daerah 

bernuansa syariah dapat dipahami sebagai bentuk penerjemahan aspirasi keagamaan masyarakat ke dalam 

kebijakan publik. Penerapannya mengandung unsur edukatif, simbolik, dan regulatif, dengan tujuan 

menjaga ketertiban umum dan memperkuat karakter moral warga. 

 

Integrasi Maqaṣid al-Syarī‘ah dalam Pembentukan Peraturan Daerah yang 

Berkeadilan dan Inklusif 

Maqaṣid al-Syari‘ah secara etimologis berarti “tujuan-tujuan hukum Islam”. Secara konseptual, ia 

merujuk pada maksud utama yang ingin dicapai oleh hukum Islam, yaitu menjaga kemaslahatan (maslahah) 

manusia dalam lima aspek pokok (al-ḍarūriyyāt al-khamsah) agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal 

(ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl) (al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah, 

1996) Dalam konteks hukum modern, para pemikir seperti Jasser Auda (2008) menekankan bahwa maqaṣid 



 
 

Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan 

Undang Undang Nasional 

 (Maulana, et al.) 

 

 
 

 

 

   639 

harus dipahami secara dinamis, tidak hanya normatif tetapi juga fungsional yakni bagaimana prinsip-prinsip 

keadilan, kemaslahatan, dan inklusivitas diterjemahkan dalam kebijakan publik. Dengan demikian, 

integrasi maqāṣid dalam pembentukan peraturan daerah (Perda) berarti menjadikan prinsip-prinsip moral 

hukum Islam sebagai panduan etik dalam merumuskan regulasi yang responsif terhadap kebutuhan 

masyarakat majemuk 

Dalam sistem hukum Indonesia, Peraturan Daerah (Perda) merupakan bentuk desentralisasi hukum 

yang memberi ruang bagi pemerintah daerah untuk menyesuaikan kebijakan dengan karakter sosial dan 

budaya setempat (UU No. 23 Tahun 2014 tentang Pemerintahan Daerah). Namun, sejumlah penelitian 

menunjukkan bahwa beberapa Perda bernuansa keagamaan seringkali menimbulkan persoalan 

eksklusivitas dan diskriminasi terhadap kelompok minoritas (ICJR, 2018; Wahid Foundation, 2020). 

Menurut Nur Kholis (Jurnal Asy-Syir‘ah, 2019), tantangan utama dalam pembentukan Perda bernuansa 

Islam adalah memastikan bahwa nilai-nilai syariat yang diterapkan tetap sejalan dengan prinsip keadilan 

substantif dalam konstitusi dan hak asasi manusia. Karena itu, Maqaṣid al-Syari‘ah dapat berfungsi sebagai 

“jembatan normatif” agar Perda tidak berhenti pada formalisasi simbolik agama, tetapi berorientasi pada 

maslahah ‘āmmah (kemaslahatan publik) dan ‘adālah (keadilan) 

Integrasi maqāṣid dalam pembentukan Perda dapat dilakukan melalui beberapa tahapan normatif 

dan praktis, sebagaimana dijelaskan oleh Auda (2010) dan Hosen (2017): 

1. Tahap Konseptualisasi (perumusan naskah akademik) 

Di sini maqāṣid digunakan sebagai parameter nilai memastikan setiap rancangan Perda mendukung 

perlindungan aspek-aspek dasar manusia. Misalnya, Perda tentang kesehatan publik mencerminkan ḥifẓ 

al-nafs, sedangkan Perda pendidikan mendukung ḥifẓ al-‘aql. 

2. Tahap Legislasi (penyusunan dan pembahasan) 

Prinsip syūrā (musyawarah) dalam maqāṣid menghendaki partisipasi publik yang luas. Oleh karena itu, 

penyusunan Perda perlu mengakomodasi pandangan lintas agama dan kelompok sosial agar inklusif. 

3. Tahap Implementasi dan Evaluasi 

Menurut penelitian Abdullah (Jurnal Al-Ahkam, 2021), penerapan Perda yang berbasis maqāṣid 

menuntut mekanisme evaluasi berkala untuk memastikan bahwa hasil kebijakan tetap mendukung 

kemaslahatan publik dan tidak menimbulkan ketidakadilan struktural. 

 

 

KESIMPULAN 

 Berdasarkan keseluruhan pembahasan dapat disimpulkan bahwa peraturan daerah bernuansa 

syariah merupakan upaya pemerintah daerah untuk mengintegrasikan nilai-nilai keislaman ke dalam 

kebijakan publik dalam rangka membentuk tatanan sosial yang bermoral dan berkeadilan. Namun, 

penerapannya harus tetap sejalan dengan prinsip konstitusi, hak asasi manusia, dan penghormatan  terhadap 

keberagaman masyrakat indonesia. Integrasi Maqasid al-Syariah dapat menjadi landasan penting agar perda 

syariah tidak hanya bernilai religius, tetapi juga menjamin kemaslahatan dan keadilan bagi seluruh warga 

tanpa diskriminasi. Dengan demikian, harmonisasi antara hukum dan hukum nasional dapat terwujud dalam 

kerangka negara hukum inklusif dan keberadaban. 

 

 

 

 



 
 

Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan 

Undang Undang Nasional 

 (Maulana, et al.) 

 

 
 

 

 

   640 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdullah, M. “Integrasi Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam Kebijakan Hukum Publik.” Jurnal Al-Ahkam, Vol. 31, 

No. 1, 2021. 

Abdillah, M. (2015). Islam & dinamika sosial politik di Indonesia. Gramedia Pustaka Utama. 

Al-Syāṭibī, Abū Isḥāq. al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1996. 

Asmuni dan Agus Firman, “Analisis Politik Hukum Islam Berbasis Maqoshid Syari’ah (Studi terhadap 

Konsep Anak Sah dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan),” Jurnal Hukum 

& Pembangunan 52, no. 3 (2022): h. 745, https://doi.org/10.21143/jhp.vol52.no3.3372 

Auda, Jasser. Maqāṣid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: IIIT, 2008. 

Aziz, A., & Mutakin, A. (2025). Perda bernuansa Syariah sebagai Instrumen Rekayasa Sosial Keluarga 

Islami. Alashriyyah, 11(1), 69-86. 

Chandra, M. J. A. (2018). Peraturan Daerah (PERDA) Syari’ah Dan Perda Bernuansa Syari’ah Dalam 

Konteks Ketatanegaraan Di Indonesia. AL Imarah: Jurnal Pemerintahan Dan Politik Islam, 3(1), 60-

80. 

Denni Khas Juliana Br Nainggolan dan Pitri Sartika Sihotang, “Formalisme Agama: Tinjauan Teologi 

Religionum tentang Formalisme Agama dan Relevansinya dalam Kerukunan Umat Beragama,” 

Prosiding Seminar Nasional STT Sumatera Utara 1, no. 1 (2021): h. 255. 

Dunggio, K. H., & Jasin, J. (2019). Validitas Peraturan Daerah Yang Bernuansa Syariah Dalam Bingkai 

Otonomi Daerah (Antara Harapan dan Kenyataan) Sebagai Contoh Provinsi Gorontalo dan Provinsi 

Aceh. Law, Development and Justice Review, 2(2), 168-182. 

Efendi, S. (2024). Prinsip syura dalam pembentukan kebijakan publik menurut hukum Islam. CONSTITUO: 

Journal of State and Political Law Research, 3(1), 69-78.  

Eman Sulaiman, “Hukum dan Kepentingan Masyarakat (Memosisikan Hukum sebagai Penyeimbang 

Kepentingan Masyarakat),” Jurnal Hukum Diktum 11, no. 1 (2013): h. 105. 

Fajrian Noor Anugrah, “Analisis Yuridis Penyelesaian Konflik Vertikal Peraturan Daerah Secara Cepat, 

Efektif dan Efisien (Juridical Analysis of Regional Regulation Vertical Conflict Resolution Quickly, 

Effectively and Efficiently),” Jurnal Wasaka Hukum 9, no. 1 (2021): h. 95. 

Gandhung Fajar Panjalu, “Kedudukan Hukum Islam dalam Konsep Pluralisme Hukum di Indonesia,” 

Mizān: Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum 2, no. 1 (2024): h. 15, 

https://doi.org/10.30651/mms.v2i1.21499 

Gebby Chyntia Detta Kaunang dan Safarni Husain, “Fleksibilitas Hukum Islam dalam Menjawab 

Tantangan Hukum Keluarga, HAM dan Ekonomi Modern: Tinjauan Maqashid Syariah,” Tasyri’: 

Journal of Islamic Law 4, no. 2 (2025): h. 1054. 

Hidayati, F. (2020). Peraturan Daerah Berbasis Syari’ah Dalam Perspektif Negara Hukum Pada Era 

Otonomi Daerah (Analisis Parameter Batu Uji Peraturan Daerah Berbasis Syari’ah dan Pengawasanya. 

ICJR. Laporan Tahunan Kebijakan Hukum Daerah di Indonesia. Jakarta, 2018. 

Isroji, I., & Najib, A. M. (2022). Peraturan Daerah Bernuansa Syari’ah Di Indramayu Dan Tasikmalaya: 

Agama, Politik Lokal Dan Ancaman Disintegrasi. Ulumuddin: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 12(2), 

247-272. 

Lintang Prabowo dan M. Tenku Rafli, “Pengaruh Otonomi Daerah terhadap Kesejahteraan Rakyat 

Indonesia,” Jurnal Rechten: Riset Hukum dan Hak Asasi Manusia 1, no. 1 (2025): h. 20. 



 
 

Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan 

Undang Undang Nasional 

 (Maulana, et al.) 

 

 
 

 

 

   641 

Maghfira Aulia Zahra, Arif Maulana, dan Karina Novian Muriani R., “Negara, Agama, dan Legislasi 

Daerah: Dinamika Perda di Kota Tasikmalaya,” Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 22, no. 2 

(2024): h. 170, http://dx.doi.org/10.32694/qst.v22i2.4759 

Maimun, M., & Haq, A. (2018). Prinsip-Prinsip Hukum Islam dalam Peraturan Daerah: Melacak Motivasi 

dan Efektifitas Perda Bernuansa Syariah di Pamekasan. AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 

13(1), 121-144. 

Ma’mun Murod Al-Barbasy, “Islam dan Negara: Perdebatan dalam Pembuatan Perda Syariat di Kota 

Tasikmalaya,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 12, no. 2 (2016): h. 

230, https://doi.org/10.18196/AIIJIS.2016.0063.223-252 

Nur Kholis. “Reaktualisasi Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam Legislasi Daerah di Indonesia.” Jurnal Asy-Syir‘ah, 

Vol. 53, No. 2, 2019. 

Nur Sa’adah Harahap dan Uswatun Hasanah, “Sifat dan Karakteristik Hukum Islam,” Aliansi: Jurnal 

Hukum, Pendidikan dan Sosial Humaniora 2, no. 1 (2025): h. 344, 

https://doi.org/10.62383/aliansi.v2i1.781 

Ofis Rikardo, Silvi Aulia Purwadini, dan Sekar Fuad Maharany, “Peranan Peraturan Daerah dalam Hierarki 

Peraturan Perundang-undangan di Indonesia,” Jurnal Hukum Sasana 10, no. 1 (2024): h. 170, 

https://doi.org/10.31599/sasana.v10i1.2110 

Patittingi, F., Irwansyah, I., Hasrul, M., Arisaputra, M. I., & Yunus, A. (2021). Relasi Negara Dan Agama 

Dalam Peraturan Daerah Bernuansa Syariah: Perspektif Pancasila. Pancasila: Jurnal Keindonesiaan, 

1(1), 17-33. 

Renaldy Afriyanto, Ainur Gufron, Ahmad Syauqi Bawashir, dan Rahmad Ready Kurniawan, “Eksistensi 

Asas Kepastian Hukum, Kemanfaatan Hukum dan Keadilan Hukum sebagai Tujuan Hukum di 

Indonesia dalam Perspektif Para Filsuf,” Unizar Law Review 7, no. 2 (2024): h. 210, 

http://dx.doi.org/10.36679/ulr.v7i2.80 

Ulfatul Ilmiyah dan Subhan, “Formulasi Agama dan Negara dalam Wacana Politik: Telaah Kritis Gagasan 

Ibnu Khaldun dan Hans Kelsen,” Qanun: Jurnal Hukum Islam dan Tata Negara 1, no. 2 (2025): h. 145 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://dx.doi.org/10.32694/qst.v22i2.4759

