° ° €lSON 3089-7734; plSON 3089-7742
d I Ita I Vol. 2, No. 1, Tahun 2026
doi.org/10.63822/9rxmyy23

JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN Hal- 632641

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital

Sinkronisasi Peraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan

Konstitusi Dan Undang Undang Nasional

Ade Maulana!, Amalia Maryam Nur Rohmah?, Amellia Azzahra3, Elyza Dwi Kartika?,

Deden Najmudin®

Hukum Pidana Islam, Fakultas Syariah dan Hukum, UIN Sunan Gunung Djati Bandung®?3%4°

“Email

adepate609@gmail.com, amalia.maryam06@gmail.com, azzahraamellia38@gamil.com,

elyzazael@gmail.com, deden.najmudin28@gmail.com

Sejarah Artikel:

Diterima
Disetujui
Diterbitkan

07-12-2025
17-12-2025
19-12-2025

ABSTRACT

Synchronizing Sharia-based regional regulations with the constitution and national laws in the
context of the Indonesian rule of law. The emergence of Sharia-based regional regulations after
regional autonomy reflects the moral and religious aspirations of the Muslim community, but
also poses challenges to the principles of pluralism, human rights, and constitutional
supremacy. Through a juridical-normative approach and conceptual analysis, this study
examines how the values of Maqasid al-Syariah can be integrated into the formation of regional
regulations to maintain justice and inclusiveness. The results show that the application of
Sharia values in public policy is acceptable only as long as it does not conflict with Pancasila,
the 1945 Constitution, and the principle of equality of citizens. The integration of Magasid al-
Syariah serves as a normative bridge between Islamic law and national law, making Sharia-
based regional regulations not merely religious symbols, but instruments for realizing public
welfare, social justice, and order.

Keyword: Sharia Regional Regulations, Constitution, National Law, Maqgasid al-Syart‘ah

ABSTRAK

Sinkronisasi peraturan daerah bernuansa syariah dengan konstitusi dan peraturan undang-
undangan nasional dalam konteks negara hukum indonesia. Fenomena munculnya perda syariah
pasca otonomi daerah mencerminkan aspirasi moral dan religius masyarakat muslim, namun
sekaligus menimbulkan tantangan terhadap prinsip pluralisme, hak asasi manusia, dan
supremasi konstitusi. Melalui pendekatam yuridis-normatif dan analisis konseptual, penelitian
ini mengkaji bagaimana nilai-nilai Maqasid al-Syariah dapat di integrasikan dalam
pembentukan perda agar tetap berkeadilan dan inklusif. Hasil penelitian menunjukan bahwa
penerapan nilai-nilai syariah dalam kebijakan publik hanya dapat diterima sepanjang tidak
bertentangan dengan Pancasila, UUD 1945, serta prinsip kesetaraan warga negara. Integrasi
Magasid al-Syariah berfungsi sebagai jembatan normatif antara hukum islam dan hukum
nasional, menjadikan perda bernuansa syariah tidak sekedar simbol keagamaan, tetapi istrumen
untuk mewujudkan kemaslahatan, keadilan sosial, dan ketertiban masyarakat

Kata kunci: Peraturan Daerah Syariah, Konstitusi, Hukum Nasional, Maqasid al-Syari‘ah

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Ade Maulana, Amalia Maryam Nur Rohmah, Amellia Azzahra, Elyza Dwi Kartika, & Deden Najmudin. (2025). Sinkronisasi
Peraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan Undang Undang Nasional. Jejak Digital: Jurnal IImiah Multidisiplin,
2(1), 632-641. https://doi.org/10.63822/9rxmyy23

P

Pulohed by

indoPutfishing

0 632


mailto:adepate609@gmail.com
mailto:amalia.maryam06@gmail.com
mailto:azzahraamellia38@gamil.com
mailto:elyzazael@gmail.com
mailto:deden.najmudin28@gmail.com

Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan S s
Undang Undang Nasional d lg ltal

(Maulana, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

PENDAHULUAN

Fenomena munculnya peraturan daerah bernuansa syariah di berbagai wilayah Indonesia menandai
babak baru dalam dinamika hubungan antara agama dan negara di era desentralisasi. Setelah
diberlakukannya otonomi daerah pada awal tahun 2000-an, banyak pemerintah daerah yang memanfaatkan
kewenangannya untuk menyusun kebijakan lokal yang dianggap sesuai dengan nilai-nilai dan karakteristik
masyarakat setempat. Salah satu wujudnya adalah lahirnya peraturan daerah yang mengandung unsur
keislaman, baik dalam bidang sosial, moral, ekonomi, maupun budaya. Fenomena ini tampak jelas di
sejumlah daerah seperti Aceh, Sumatera Barat, Banten, dan beberapa wilayah di Jawa Barat. Kemunculan
peraturan daerah semacam ini tidak hanya merefleksikan semangat masyarakat untuk menegakkan nilai-
nilai moral dan religius dalam kehidupan publik, tetapi juga menimbulkan berbagai perdebatan mengenai
posisi dan batasan agama dalam sistem hukum nasional yang plural dan berdasarkan Pancasila

Sebagian pihak melihat bahwa keberadaan peraturan daerah bernuansa syariah merupakan bentuk
aspirasi umat Islam untuk mengintegrasikan nilai-nilai agama ke dalam tatanan hukum positif. Dalam
pandangan ini, syariah tidak hanya dipahami sebagai norma ibadah, melainkan juga sebagai pedoman moral
dan sosial yang berorientasi pada kemaslahatan masyarakat. Kehadiran peraturan daerah bernuansa syariah
dianggap mampu memperkuat etika publik, mengatasi krisis moral, serta mendorong masyarakat menuju
perilaku yang lebih baik. Namun, di sisi lain, terdapat pandangan kritis yang menilai bahwa kecenderungan
ini berpotensi menimbulkan eksklusivitas hukum, diskriminasi terhadap kelompok minoritas, dan
inkonsistensi dengan prinsip negara hukum modern. Perdebatan ini semakin menguat seiring dengan
meningkatnya jumlah daerah yang menerapkan kebijakan lokal yang mengadopsi norma-norma agama
secara formal.

Munculnya peraturan daerah bernuansa syariah juga memperlihatkan adanya tarik menarik antara
idealisme keagamaan dengan prinsip pluralitas hukum nasional. Sebagai negara yang berdasarkan Pancasila
dan UUD 1945, Indonesia menjamin kebebasan beragama serta pengakuan terhadap keberagaman suku,
agama, dan budaya. Namun, pada tataran lokal, implementasi nilai-nilai keagamaan melalui regulasi formal
seringkali menimbulkan persoalan interpretasi dan penerapan. idak jarang, aturan yang dimaksudkan untuk
menegakkan nilai moral justru menimbulkan ketegangan sosial karena tidak seluruh warga masyarakat
menganut keyakinan yang sama. Dalam hal inilah perdebatan mengenai kesesuaian peraturan daerah
bernuansa syariah dengan prinsip demokrasi, hak asasi manusia, dan tata hukum nasional menjadi relevan
untuk dikaji lebih mendalam.

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengulas keberadaan peraturan daerah bernuansa syariah
dari berbagai perspektif. Anugrah menemukan bahwa secara yuridis, pemerintah daerah memang memiliki
kewenangan untuk membentuk peraturan daerah selama tidak bertentangan dengan peraturan perundang-
undangan yang lebih tinggi. Namun, dalam praktiknya, banyak peraturan bernuansa syariah yang cenderung
menembus batas kewenangan tersebut karena memuat norma-norma moral atau keagamaan yang bersifat
privat. Kondisi ini mengindikasikan bahwa implementasi nilai-nilai syariah dalam hukum positif daerah
tidak semata-mata ditentukan oleh kemauan politik, tetapi juga oleh pemahaman terhadap prinsip keadilan
sosial dan tata kelola pemerintahan yang baik.

Kritik ternadap peraturan daerah bernuansa syariah juga datang dari kalangan akademisi yang
menilai bahwa sebagian regulasi tersebut dibuat tanpa kajian mendalam terhadap dampak sosial dan hukum
yang mungkin timbul. Menurut IImiyah & Subhan, banyak peraturan yang bersifat moralistik dan mengatur
perilaku individu di ruang privat, seperti kewajiban berpakaian sopan, pembatasan kegiatan pada waktu
tertentu, atau larangan tertentu yang hanya relevan bagi pemeluk agama Islam. Padahal, konstitusi

O 633



Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan S s
Undang Undang Nasional d lg Ital

(Maulana, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Indonesia menjamin kebebasan pribadi dan hak untuk menjalankan agama sesuai keyakinan masing-
masing. Dengan demikian, penerapan norma agama melalui hukum positif perlu mempertimbangkan
prinsip kesetaraan dan hak warga negara tanpa membeda-bedakan latar belakang keagamaan.

Di sisi lain, terdapat pula pandangan yang mencoba menempatkan fenomena ini dalam kerangka
maqasid al-syari‘ah, yaitu tujuan-tujuan pokok syariah yang berorientasi pada perlindungan terhadap
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam perspektif ini, peraturan daerah bernuansa syariah tidak
harus dipahami sebagai instrumen pemaksaan moral, melainkan sebagai upaya menegakkan nilai-nilai
keadilan, kesejahteraan, dan kemaslahatan sosial. Asmuni & Firman berpendapat bahwa jika peraturan
semacam ini disusun berdasarkan prinsip maqasid al-syari‘ah dan memperhatikan kondisi sosial
masyarakat yang beragam, maka ia dapat berfungsi sebagai instrumen transformasi sosial yang positif.
Namun, jika hanya menonjolkan aspek simbolik keagamaan tanpa mempertimbangkan hak asasi manusia,
maka regulasi tersebut justru berpotensi menimbulkan ketimpangan dan eksklusivitas hukum.

Kehadiran berbagai kajian tersebut menunjukkan bahwa peraturan daerah bernuansa syariah
memiliki dua sisi yang saling berlawanan: di satu sisi mencerminkan aspirasi moral dan spiritual
masyarakat, namun di sisi lain menimbulkan potensi pelanggaran terhadap prinsip-prinsip dasar negara
hukum. Penelitian yang ada sejauh ini lebih banyak berfokus pada aspek legalitas dan politik pembentukan
perda syariah, sedangkan kajian yang menelaah bagaimana nilai-nilai maqasid al-syari‘ah dapat
diintegrasikan secara kontekstual dalam regulasi daerah masih relatif sedikit. Padahal menurut Kaunang
dan Husain, pendekatan maqasid dapat menjadi jalan tengah antara tuntutan moral keagamaan dengan
prinsip pluralisme hukum. Pendekatan ini menekankan bahwa tujuan syariah bukan semata-mata pada
simbol atau formalitas, melainkan pada tercapainya kemaslahatan umat secara menyeluruh.

Dalam konteks sosial-politik Indonesia, fenomena perda bernuansa syariah juga dapat dipahami
sebagai bagian dari proses lokalisasi hukum dan pencarian identitas daerah. Sebagian daerah yang
masyarakatnya mayoritas Muslim merasa bahwa penerapan nilai-nilai Islam dalam hukum daerah
merupakan wujud dari aspirasi kultural yang sah. Namun, harus diingat bahwa Indonesia bukan negara
agama, melainkan negara yang menempatkan agama sebagai sumber nilai moral dalam kehidupan
berbangsa dan bernegara. Karena itu, peraturan daerah yang bernuansa syariah harus tetap tunduk pada
prinsip konstitusi dan peraturan perundang-undangan yang lebih tinggi. Peraturan semacam ini hanya dapat
diterima apabila dirumuskan dengan memperhatikan asas-asas pembentukan peraturan yang baik, yakni
kejelasan tujuan, kesesuaian dengan kepentingan umum, dan tidak bertentangan dengan norma hukum
nasional.

Dalam perspektif hukum Islam, penegakan aturan yang mengandung nilai syariah harus
berlandaskan pada prinsip keadilan dan kemaslahatan. Allah berfirman dalam Al-Qur’an surah An-Nisa
ayat 58: i

G 8 5 15358 e LAt 1305 48a8a (s ) (1152885 iy &) ) Vs i %4 () 0 (48 Uil 1 e

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya,
dan apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia hendaknya kamu menetapkannya dengan adil.
Sesungguhnya Allah sebaik-baik yang memberi pengajaran kepadamu. Sesungguhnya Allah Maha
Mendengar lagi Maha Melihat.” (QS. An-Nisa: 58).

Ayat ini menegaskan bahwa keadilan merupakan ruh dari setiap peraturan yang dibentuk, termasuk
peraturan bernuansa syariah. Artinya, nilai syariah tidak boleh digunakan sebagai legitimasi untuk
menciptakan ketimpangan, melainkan harus diarahkan untuk menjaga keseimbangan dan kesejahteraan
masyarakat secara keseluruhan.

O 634



Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan S s
Undang Undang Nasional d lg Ital

(Maulana, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana peraturan daerah
bernuansa syariah dibentuk, diterapkan, dan direspons oleh masyarakat dalam kerangka negara hukum
Indonesia. Penelitian ini juga ingin menelusuri sejauh mana prinsip-prinsip maqasid al-syari‘ah dapat
diintegrasikan secara kontekstual dalam pembentukan peraturan daerah tanpa mengabaikan hak asasi
manusia dan nilai pluralitas. Selain itu, kajian ini diharapkan mampu memberikan gambaran baru mengenai
potensi regulasi bernuansa syariah sebagai instrumen pembangunan sosial yang berkeadilan dan
berorientasi pada kemaslahatan.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian yuridis-normatif.
Pendekatan ini digunakan untuk menganalisis konsep dan prinsip Maqasid al-Syari‘ah dalam konteks
pembentukan peraturan daerah (Perda) di Indonesia, dengan fokus pada keadilan dan inklusivitas.
Pendekatan normatif dilakukan dengan menelaah bahan hukum primer dan sekunder terkait peraturan
perundang-undangan, serta teori-teori hukum Islam dan filsafat hukum yang relevan. Pendekatan ini
dipadukan dengan pendekatan konseptual (conceptual approach) untuk memahami relevansi Maqasid al-
Syari‘ah dalam membentuk regulasi yang adil dan inklusif.

Jenis data yang digunakan adalah data kualitatif, sumber data terdiri atas bahan hukum primer
(Undang-Undang Dasar, peraturan perundang-undangan, peraturan daerah), bahan hukum
sekunder(literatur, jurnal, hasil penelitian terdahulu), serta bahan hukum tersier (kamus hukum,
ensiklopedia). Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan (library research), sedangkan
analisis data dilakukan secara deskriptif kualitatif dengan reduksi data, penyajian data peraturan yang
berkaitan dengan Magqasid al-Syari‘ah serta implementasinya dalam pembentukan Perda, penarikan
kesimpulan melalui analisis deduktif dan komparatif antara teori Maqasid al-Syari‘ah dan prinsip
pembentukan peraturan daerah yang berkeadilan dan inklusif menurut sistem hukum nasional.

HASIL PEMBAHASAN
Peraturan Daerah Bernuansa Syari’ah Dalam Kerangka Negara Hukum Indonesia.

Pembentukan peraturan daerah bernuansa syariah merupakan fenomena hukum yang menarik
perhatian karena memperlihatkan dinamika antara aspirasi keagamaan masyarakat dengan prinsip-prinsip
negara hukum yang menjunjung pluralitas. Dalam konteks desentralisasi dan otonomi daerah, pemerintah
daerah memiliki kewenangan untuk membuat peraturan daerah (perda) sebagai instrumen hukum yang
mengatur kebutuhan masyarakat setempat. Hal ini diatur dalam Pasal 18 ayat (6) Undang-Undang Dasar
Negara Republik Indonesia Tahun 1945 yang menegaskan bahwa pemerintah daerah berhak menetapkan
peraturan daerah dan peraturan-peraturan lain untuk melaksanakan otonomi daerah. Namun, dalam
praktiknya, muncul berbagai perda yang memasukkan nilai-nilai syariah Islam ke dalam norma hukum
daerah, baik dalam aspek moralitas publik, ekonomi syariah, hingga tata kelola sosial. Fenomena ini
kemudian menimbulkan diskursus mengenai batas legitimasi hukum Islam dalam sistem hukum nasional
yang bersifat sekuler-pluralistik.

Dari perspektif hukum tata negara, pembentukan perda syariah tidak terlepas dari prinsip otonomi
daerah yang bersumber dari desentralisasi kekuasaan. Desentralisasi memberi ruang bagi daerah untuk
menyesuaikan kebijakan dengan karakteristik sosial, budaya, dan agama masyarakatnya. Menurut Prabowo

O 635



Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan S s
Undang Undang Nasional d lg ltal

(Maulana, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

dan Rafli, otonomi daerah adalah wujud dari kedaulatan rakyat yang dilimpahkan sebagian kepada daerah
agar mampu mengatur urusannya sendiri berdasarkan aspirasi Masyarakat. Dalam konteks daerah dengan
mayoritas penduduk Muslim, aspirasi tersebut kerap diwujudkan dalam bentuk perda bernuansa syariah
yang dianggap sebagai refleksi identitas kultural dan moral masyarakat lokal. Namun, meski memiliki dasar
legitimasi dalam kerangka otonomi, setiap produk hukum daerah tetap harus tunduk pada hierarki peraturan
perundang-undangan nasional, termasuk UUD 1945, Pancasila, dan undang-undang di atasnya. Oleh karena
itu, perda syariah hanya dapat diakui secara sah apabila substansinya tidak bertentangan dengan prinsip
negara hukum dan hak asasi manusia.

Dari sudut pandang hukum Islam, kehadiran perda bernuansa syariah dapat dilihat sebagai bentuk
ijtihad institusional untuk menerjemahkan nilai-nilai Islam ke dalam tatanan hukum positif. Dalam hal ini,
hukum Islam bersifat elastis dan memiliki kemampuan adaptif yang tinggi terhadap perubahan sosial-
politik, selama prinsip-prinsip dasarnya seperti keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan tetap terjaga.
Maka dari itu, penerapan nilai syariah melalui perda tidak semata-mata bertujuan untuk formalisasi hukum
agama, melainkan untuk menghadirkan nilai moral dan etika sosial dalam pengaturan publik. Namun
demikian, konsep maqasid al-syari‘ah menjadi penting dalam konteks ini, karena pembentukan perda harus
mempertimbangkan tujuan-tujuan syariah yang berorientasi pada kemaslahatan (al-maslahah) dan
pencegahan kerusakan (al-mafsadah) bagi seluruh masyarakat, bukan hanya umat Islam.

Secara yuridis, pembentukan peraturan daerah bernuansa syariah harus mengacu pada ketentuan
Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2011 tentang Pembentukan Peraturan Perundang-undangan
sebagaimana telah diubah oleh Undang-Undang Nomor 13 Tahun 2022. Proses tersebut meliputi tahap
perencanaan, penyusunan, pembahasan, penetapan, dan pengundangan. Dalam proses ini, haskah akademik
dan partisipasi publik menjadi aspek penting agar perda tidak hanya legal-formal, tetapi juga legitimate
secara sosial. Menurut Afriyanto, setiap produk hukum yang baik harus memenuhi tiga aspek: keadilan,
kemanfaatan, dan kepastian hukum. Ketika perda bernuansa syariah disusun tanpa melibatkan masyarakat
luas, terutama kelompok minoritas atau non-Muslim, maka hal itu berpotensi menimbulkan eksklusivitas
hukum dan diskriminasi sosial. Oleh karena itu, prinsip partisipatif dan inklusif harus dijunjung tinggi
dalam setiap proses legislasi daerah.

Dalam kerangka negara hukum Pancasila, hukum tidak boleh hanya menjadi ekspresi satu
kelompok agama tertentu, tetapi harus menjamin keadilan bagi seluruh warga negara. Hal ini sejalan dengan
Pandalu yang menegaskan bahwa negara hukum Indonesia bersifat religius-pluralistik, bukan teokratis.
Artinya, nilai-nilai agama dapat menjadi sumber inspirasi hukum, tetapi tidak boleh menggantikan posisi
hukum negara. Dalam konteks perda syariah, nilai-nilai Islam dapat diintegrasikan ke dalam regulasi daerah
sejauh tidak meniadakan prinsip keadilan sosial, kesetaraan warga negara, dan perlindungan hak asasi
manusia. Dengan demikian, pembentukan perda syariah seharusnya diarahkan untuk memperkuat moralitas
publik dan kesejahteraan masyarakat, bukan untuk menegakkan supremasi simbol keagamaan.

Sementara itu, dalam praktiknya, muncul sejumlah perda syariah yang justru menimbulkan
kontroversi karena dianggap membatasi kebebasan individu dan mereduksi hak-hak warga non-Muslim.
Beberapa contoh di antaranya adalah perda tentang kewajiban berjilbab, larangan keluar malam bagi
perempuan, dan pembatasan perilaku sosial tertentu di ruang publik. Banyak perda syariah tidak melalui
proses analisis kebutuhan hukum masyarakat secara komprehensif, sehingga cenderung menjadi
simbolisasi agama yang formalistik. Kondisi ini menimbulkan pertanyaan serius mengenai fungsi hukum
daerah: apakah sebagai sarana penguatan moralitas publik atau sekadar alat politik untuk memperoleh
legitimasi sosial.

O 636



Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan S s
Undang Undang Nasional d lg ltal

(Maulana, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Namun, tidak semua perda bernuansa syariah bersifat eksklusif atau diskriminatif. Di beberapa
daerah seperti Aceh dan Gorontalo, implementasi nilai-nilai Islam melalui perda justru berkontribusi
terhadap tata kelola ekonomi syariah, pemberdayaan zakat dan wakaf, serta penanggulangan kemiskinan
berbasis komunitas. Model perda semacam ini dapat dikategorikan sebagai “perda syariah fungsional”
karena bertujuan untuk meningkatkan kesejahteraan masyarakat dengan berlandaskan nilai keadilan
distributif dan solidaritas sosial. Dengan demikian, pembentukan perda syariah seharusnya diarahkan pada
fungsi sosial dan ekonomi yang konstruktif, bukan sekadar moralistik.

Dalam teori hukum progresif, sebagaimana dikemukakan oleh Sulaiman, hukum tidak boleh
berhenti pada teks peraturan, tetapi harus hidup dan bekerja untuk memenuhi kebutuhan masyarakat.
Pandangan ini relevan untuk memahami pembentukan perda bernuansa syariah: bahwa hukum daerah
bukan hanya produk normatif, tetapi juga alat perubahan sosial. Oleh karena itu, pembentukan perda syariah
yang ideal adalah yang mampu menyeimbangkan antara aspirasi keagamaan masyarakat dengan prinsip-
prinsip universal hukum nasional. Hukum Islam yang diadopsi ke dalam perda seharusnya tampil sebagai
nilai etis yang memperkuat moral publik, memperjuangkan kemaslahatan, dan memperluas keadilan sosial
tanpa mengorbankan hak-hak warga minoritas.

Penerapan dan Respons Masyarakat terhadap Peraturan Daerah Bernuansa Syariah

Penerapan peraturan daerah bernuansa syariah merupakan salah satu bentuk penyesuaian kebijakan
publik terhadap dinamika sosial yang terus berkembang, khususnya di daerah dengan karakter keagamaan
yang kuat. Kemunculan perda syariah tidak dapat dilepaskan dari konteks otonomi daerah yang memberi
ruang bagi pemerintah daerah untuk merumuskan aturan sesuai kebutuhan dan aspirasi masyarakat Dari
banyak kasus, perda bernuansa syariah hadir sebagai respons atas kekhawatiran akan meningkatnya praktik
sosial yang dianggap bertentangan dengan nilai moral, seperti peredaran minuman keras, perjudian,
prostitusi, serta menurunnya etika pergaulan remaja. Pada tahap perumusan, pemerintah daerah biasanya
melakukan konsultasi dan koordinasi dengan berbagai pihak, mulai dari tokoh agama, akademisi, penegak
hukum, hingga lembaga kemasyarakatan, proses ini diperlukan agar perda tidak hanya sah secara
prosedural, tetapi juga memiliki legitimasi sosial

Kehadiran tokoh agama dalam diskusi formal maupun informal menjadi kunci, sebab legitimasi
religius sering kali menentukan tingkat penerimaan masyarakat. Selain itu, pembentukan perda syariah
umumnya melalui kajian hukum yang mengacu pada Undang-Undang Otonomi Daerah dan prinsip non-
diskriminasi sebagaimana diatur dalam konstitusi. Tahap selanjutnya ialah sosialisasi, sosialisasi dilakukan
melalui forum warga, khutbah keagamaan, pertemuan rutin organisasi kemasyarakatan, hingga pemasangan
spanduk di ruang publik. Di beberapa daerah, materi perda bahkan diintegrasikan dalam kegiatan
pembinaan remaja masjid dan sekolah. Strategi komunikasi seperti ini menunjukkan bahwa implementasi
perda syariah tidak sekadar mengandalkan penegakan hukum formal, tetapi juga pendekatan persuasif dan
edukatif.Setelah perda berlaku, pemerintah melakukan pengawasan melalui dinas terkait dan aparat
penegak perda, seperti Satpol PP.

Pengawasan dilakukan secara berkala dan berfokus pada tempat-tempat yang berpotensi
melanggar ketentuan, misalnya warung yang menjual alkohol, tempat hiburan malam, atau lokasi yang
diduga menjadi titik kegiatan prostitusi.Beberapa daerah memilih pendekatan pembinaan terlebih dahulu,
bukan penindakan, pendekatan ini muncul dari kesadaran bahwa keberhasilan perda tidak bergantung pada
banyaknya sanksi yang dijatuhkan, tetapi pada tumbuhnya kesadaran dan kepatuhan masyarakat. Dampak
positif dari penerapan perda syariah yang sering disebut adalah adanya perubahan pola perilaku masyarakat.

O 637



Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan S s
Undang Undang Nasional d lg ltal

(Maulana, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Perda dianggap mampu menciptakan lingkungan sosial yang lebih tertib dan kondusif, terutama terkait
pembatasan aktivitas negatif pada malam hari, larangan peredaran alkohol, misalnya, di beberapa daerah
terbukti mampu menekan angka keributan maupun tindakan kriminal yang dipicu oleh minuman Keras.
Kegiatan keagamaan menjadi lebih terstruktur dan terfasilitasi, dan pemerintah daerah sering terlibat dalam
program pembinaan akhlak melalui kegiatan seperti lomba keagamaan, bimbingan baca Al-Qur’an, dan
pendidikan keluarga.

Tetapi tidak semua penerapan perda syariah bisa di terima semua masyarakat, munculnya
penolakan atau kritik dari sebagian masyarakat menunjukkan bahwa perda ini tidak serta-merta dapat
diterima oleh semua pihak. Kelompok yang menolak umumnya menganggap bahwa perda bernuansa
syariah berpotensi membatasi ruang privat individu. Kekhawatiran ini terutama datang dari kelompok non-
muslim atau masyarakat yang tidak terafiliasi dengan lingkungan religius tertentu. Bagi mereka, perda yang
terlalu jauh mengatur wilayah moral personal dikhawatirkan mencederai prinsip hak asasi dan kebebasan
menjalankan kepercayaan. Respon masyarakat terhadap perda bernuansa syariah dapat dikelompokkan
menjadi tiga. Pertama, kelompok yang mendukung, yaitu mereka yang melihat perda sebagai upaya
menjaga moral publik dan menciptakan lingkungan yang lebih aman dan religius, mereka beranggapan
bahwa pemerintah daerah berhak menyusun aturan yang berakar pada nilai keagamaan apabila mayoritas
penduduk menghendakinya

Kedua, kelompok yang bersikap kritis, yang memandang perda syariah berpotensi melanggar
prinsip pluralisme. Ketiga, kelompok yang bersikap netral, yaitu masyarakat yang tidak merasa terdampak
langsung oleh keberadaan perda, tetapi menghormati keputusan pemerintah daerah, Apabila perda
diterapkan dengan pendekatan inklusif, melibatkan masyarakat dalam perencanaan, serta mengedepankan
pembinaan, maka tingkat penerimaannya lebih tinggi. Sebaliknya, jika pemerintah menggunakan
pendekatan represif melalui razia dan penindakan yang berlebihan, masyarakat dapat merasa terawasi dan
dikontrol sehingga muncul resistensi. Dalam hal ini transparansi pemerintah sangat diperlukan agar
masyarakat dapat memahami tujuan perda secara komprehensif. Regulasi yang terlalu menekankan
hukuman tanpa menumbuhkan kesadaran moral hanya akan menghasilkan kepatuhan semu, bukan
perubahan perilaku yang autentik.

Dalam perspektif pembangunan sosial, perubahan perilaku yang berkelanjutan hanya dapat terjadi
apabila masyarakat merasa bahwa aturan tersebut relevan dengan kebutuhan mereka dan tidak bertentangan
dengan prinsip keadilan sosial. Perda bukan sarana pemaksaan, tetapi instrumen pembinaan sosial, ketika
perda dijalankan dengan pendekatan dialogis bukan koersif maka masyarakat tidak hanya taat karena takut
dihukum, tetapi karena merasa terlibat dan diakui dalam proses pembentukan aturan. Peraturan daerah
bernuansa syariah dapat dipahami sebagai bentuk penerjemahan aspirasi keagamaan masyarakat ke dalam
kebijakan publik. Penerapannya mengandung unsur edukatif, simbolik, dan regulatif, dengan tujuan
menjaga ketertiban umum dan memperkuat karakter moral warga.

Integrasi  Magasid  al-Syari‘ah  dalam  Pembentukan  Peraturan  Daerah  yang
Berkeadilan dan Inklusif

Magqasid al-Syari‘ah secara etimologis berarti “tujuan-tujuan hukum Islam”. Secara konseptual, ia
merujuk pada maksud utama yang ingin dicapai oleh hukum Islam, yaitu menjaga kemaslahatan (maslahah)
manusia dalam lima aspek pokok (al-dartiriyyat al-khamsah) agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal
(hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal) (al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ustl al-Syari‘ah,
1996) Dalam konteks hukum modern, para pemikir seperti Jasser Auda (2008) menekankan bahwa magasid

O 638



Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan S s
Undang Undang Nasional d Ig ltal

(Maulana, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

harus dipahami secara dinamis, tidak hanya normatif tetapi juga fungsional yakni bagaimana prinsip-prinsip
keadilan, kemaslahatan, dan inklusivitas diterjemahkan dalam kebijakan publik. Dengan demikian,
integrasi maqasid dalam pembentukan peraturan daerah (Perda) berarti menjadikan prinsip-prinsip moral
hukum Islam sebagai panduan etik dalam merumuskan regulasi yang responsif terhadap kebutuhan
masyarakat majemuk
Dalam sistem hukum Indonesia, Peraturan Daerah (Perda) merupakan bentuk desentralisasi hukum
yang memberi ruang bagi pemerintah daerah untuk menyesuaikan kebijakan dengan karakter sosial dan
budaya setempat (UU No. 23 Tahun 2014 tentang Pemerintahan Daerah). Namun, sejumlah penelitian
menunjukkan bahwa beberapa Perda bernuansa keagamaan seringkali menimbulkan persoalan
eksklusivitas dan diskriminasi terhadap kelompok minoritas (ICJR, 2018; Wahid Foundation, 2020).
Menurut Nur Kholis (Jurnal Asy-Syir‘ah, 2019), tantangan utama dalam pembentukan Perda bernuansa
Islam adalah memastikan bahwa nilai-nilai syariat yang diterapkan tetap sejalan dengan prinsip keadilan
substantif dalam konstitusi dan hak asasi manusia. Karena itu, Magasid al-Syari‘ah dapat berfungsi sebagai
“jembatan normatif”” agar Perda tidak berhenti pada formalisasi simbolik agama, tetapi berorientasi pada
maslahah ‘ammah (kemaslahatan publik) dan ‘adalah (keadilan)
Integrasi maqasid dalam pembentukan Perda dapat dilakukan melalui beberapa tahapan normatif

dan praktis, sebagaimana dijelaskan oleh Auda (2010) dan Hosen (2017):
1. Tahap Konseptualisasi (perumusan naskah akademik)

Di sini maqasid digunakan sebagai parameter nilai memastikan setiap rancangan Perda mendukung

perlindungan aspek-aspek dasar manusia. Misalnya, Perda tentang kesehatan publik mencerminkan hifz

al-nafs, sedangkan Perda pendidikan mendukung hifz al-‘aql.
2. Tahap Legislasi (penyusunan dan pembahasan)

Prinsip sytra (musyawarah) dalam maqasid menghendaki partisipasi publik yang luas. Oleh karena itu,

penyusunan Perda perlu mengakomodasi pandangan lintas agama dan kelompok sosial agar inklusif.
3. Tahap Implementasi dan Evaluasi

Menurut penelitian Abdullah (Jurnal Al-Ahkam, 2021), penerapan Perda yang berbasis maqasid

menuntut mekanisme evaluasi berkala untuk memastikan bahwa hasil kebijakan tetap mendukung

kemaslahatan publik dan tidak menimbulkan ketidakadilan struktural.

KESIMPULAN

Berdasarkan keseluruhan pembahasan dapat disimpulkan bahwa peraturan daerah bernuansa
syariah merupakan upaya pemerintah daerah untuk mengintegrasikan nilai-nilai keislaman ke dalam
kebijakan publik dalam rangka membentuk tatanan sosial yang bermoral dan berkeadilan. Namun,
penerapannya harus tetap sejalan dengan prinsip konstitusi, hak asasi manusia, dan penghormatan terhadap
keberagaman masyrakat indonesia. Integrasi Magasid al-Syariah dapat menjadi landasan penting agar perda
syariah tidak hanya bernilai religius, tetapi juga menjamin kemaslahatan dan keadilan bagi seluruh warga
tanpa diskriminasi. Dengan demikian, harmonisasi antara hukum dan hukum nasional dapat terwujud dalam
kerangka negara hukum inklusif dan keberadaban.

O 639



Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan d' .t I
Undang Undang Nasional igita

(Maulana, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. “Integrasi Maqasid al-Syari‘ah dalam Kebijakan Hukum Publik.” Jurnal Al-Ahkam, Vol. 31,
No. 1, 2021.

Abdillah, M. (2015). Islam & dinamika sosial politik di Indonesia. Gramedia Pustaka Utama.

Al-Syatibi, Abii Ishaq. al-Muwafaqat fi Usiil al-Syari‘ah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1996.

Asmuni dan Agus Firman, “Analisis Politik Hukum Islam Berbasis Maqoshid Syari’ah (Studi terhadap
Konsep Anak Sah dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan),” Jurnal Hukum
& Pembangunan 52, no. 3 (2022): h. 745, https://doi.org/10.21143/jhp.vol52.n03.3372

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. London: IIIT, 2008.

Aziz, A., & Mutakin, A. (2025). Perda bernuansa Syariah sebagai Instrumen Rekayasa Sosial Keluarga
Islami. Alashriyyah, 11(1), 69-86.

Chandra, M. J. A. (2018). Peraturan Daerah (PERDA) Syari’ah Dan Perda Bernuansa Syari’ah Dalam
Konteks Ketatanegaraan Di Indonesia. AL Imarah: Jurnal Pemerintahan Dan Politik Islam, 3(1), 60-
80.

Denni Khas Juliana Br Nainggolan dan Pitri Sartika Sihotang, “Formalisme Agama: Tinjauan Teologi
Religionum tentang Formalisme Agama dan Relevansinya dalam Kerukunan Umat Beragama,”
Prosiding Seminar Nasional STT Sumatera Utara 1, no. 1 (2021): h. 255.

Dunggio, K. H., & Jasin, J. (2019). Validitas Peraturan Daerah Yang Bernuansa Syariah Dalam Bingkai
Otonomi Daerah (Antara Harapan dan Kenyataan) Sebagai Contoh Provinsi Gorontalo dan Provinsi
Aceh. Law, Development and Justice Review, 2(2), 168-182.

Efendi, S. (2024). Prinsip syura dalam pembentukan kebijakan publik menurut hukum Islam. CONSTITUO:
Journal of State and Political Law Research, 3(1), 69-78.

Eman Sulaiman, “Hukum dan Kepentingan Masyarakat (Memosisikan Hukum sebagai Penyeimbang
Kepentingan Masyarakat),” Jurnal Hukum Diktum 11, no. 1 (2013): h. 105.

Fajrian Noor Anugrah, “Analisis Yuridis Penyelesaian Konflik Vertikal Peraturan Daerah Secara Cepat,
Efektif dan Efisien (Juridical Analysis of Regional Regulation Vertical Conflict Resolution Quickly,
Effectively and Efficiently),” Jurnal Wasaka Hukum 9, no. 1 (2021): h. 95.

Gandhung Fajar Panjalu, “Kedudukan Hukum Islam dalam Konsep Pluralisme Hukum di Indonesia,”
Mizan:  Jurnal Ilmu  Syariah dan Hukum 2, no. 1 (2024): h. 15,
https://doi.org/10.30651/mms.v2i1.21499

Gebby Chyntia Detta Kaunang dan Safarni Husain, “Fleksibilitas Hukum Islam dalam Menjawab
Tantangan Hukum Keluarga, HAM dan Ekonomi Modern: Tinjauan Maqashid Syariah,” Tasyri’:
Journal of Islamic Law 4, no. 2 (2025): h. 1054.

Hidayati, F. (2020). Peraturan Daerah Berbasis Syari’ah Dalam Perspektif Negara Hukum Pada Era
Otonomi Daerah (Analisis Parameter Batu Uji Peraturan Daerah Berbasis Syari’ah dan Pengawasanya.

ICJR. Laporan Tahunan Kebijakan Hukum Daerah di Indonesia. Jakarta, 2018.

Isroji, I., & Najib, A. M. (2022). Peraturan Daerah Bernuansa Syari’ah Di Indramayu Dan Tasikmalaya:
Agama, Politik Lokal Dan Ancaman Disintegrasi. Ulumuddin: Jurnal lImu-llmu Keislaman, 12(2),
247-272.

Lintang Prabowo dan M. Tenku Rafli, “Pengaruh Otonomi Daerah terhadap Kesejahteraan Rakyat
Indonesia,” Jurnal Rechten: Riset Hukum dan Hak Asasi Manusia 1, no. 1 (2025): h. 20.

O 640



Sinkronisasi Peeraturan Daerah Bernuansa Syariah Dengan Konstitusi Dan d' .t I
Undang Undang Nasional igita

(Maulana, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Maghfira Aulia Zahra, Arif Maulana, dan Karina Novian Muriani R., “Negara, Agama, dan Legislasi
Daerah: Dinamika Perda di Kota Tasikmalaya,” Al-Qisthu: Jurnal Kajian llmu-limu Hukum 22, no. 2
(2024): h. 170, http://dx.doi.org/10.32694/gst.v22i2.4759

Maimun, M., & Haqg, A. (2018). Prinsip-Prinsip Hukum Islam dalam Peraturan Daerah: Melacak Motivasi
dan Efektifitas Perda Bernuansa Syariah di Pamekasan. AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial,
13(1), 121-144.

Ma’mun Murod Al-Barbasy, “Islam dan Negara: Perdebatan dalam Pembuatan Perda Syariat di Kota
Tasikmalaya,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 12, no. 2 (2016): h.
230, https://doi.org/10.18196/A11J1S.2016.0063.223-252

Nur Kholis. “Reaktualisasi Maqasid al-Syari‘ah dalam Legislasi Daerah di Indonesia.” Jurnal Asy-Syir‘ah,
Vol. 53, No. 2, 2019.

Nur Sa’adah Harahap dan Uswatun Hasanah, “Sifat dan Karakteristik Hukum Islam,” Aliansi: Jurnal
Hukum, Pendidikan dan  Sosial =~ Humaniora 2, no. 1 (2025):  h. 344,
https://doi.org/10.62383/aliansi.v2i1.781

Ofis Rikardo, Silvi Aulia Purwadini, dan Sekar Fuad Maharany, “Peranan Peraturan Daerah dalam Hierarki
Peraturan Perundang-undangan di Indonesia,” Jurnal Hukum Sasana 10, no. 1 (2024): h. 170,
https://doi.org/10.31599/sasana.v10i1.2110

Patittingi, F., Irwansyah, I., Hasrul, M., Arisaputra, M. |., & Yunus, A. (2021). Relasi Negara Dan Agama
Dalam Peraturan Daerah Bernuansa Syariah: Perspektif Pancasila. Pancasila: Jurnal Keindonesiaan,
1(1), 17-33.

Renaldy Afriyanto, Ainur Gufron, Ahmad Syauqi Bawashir, dan Rahmad Ready Kurniawan, “Eksistensi
Asas Kepastian Hukum, Kemanfaatan Hukum dan Keadilan Hukum sebagai Tujuan Hukum di
Indonesia dalam Perspektif Para Filsuf,” Unizar Law Review 7, no. 2 (2024): h. 210,
http://dx.doi.org/10.36679/ulr.v7i2.80

Ulfatul llmiyah dan Subhan, “Formulasi Agama dan Negara dalam Wacana Politik: Telaah Kritis Gagasan
Ibnu Khaldun dan Hans Kelsen,” Qanun: Jurnal Hukum Islam dan Tata Negara 1, no. 2 (2025): h. 145

O 641


http://dx.doi.org/10.32694/qst.v22i2.4759

