
 

  

 

 

 

    710 

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital 

eISSN: 3089-7734; pISSN: 3089-7742 

 

Sejarah Artikel: 
 

ABSTRACT 
Dalihan Na Tolu is a system of values and norms adhered to by the Mandailing community in 

North Sumatra. This system not only serves as a guide for life but also as a social education 

system that shapes the behavior and character of the community. This study aims to examine 

the function of Dalihan Na Tolu as a social education system in the life of the Mandailing 

community. The research method used is ethnographic study with a qualitative approach. The 

results show that Dalihan Na Tolu functions as an effective social education system in shaping 

the behavior and character of the Mandailing community, promoting values such as mutual 

cooperation, mutual respect, and responsibility. This study concludes that Dalihan Na Tolu 

plays an important role in maintaining social harmony and stability in the Mandailing 

community. 

Keywords: Dalihan Na Tolu, Social Education System, Mandailing Community, Social Values, 

Social Harmony 

ABSTRAK 
Dalihan Na Tolu merupakan sistem nilai dan norma yang dianut oleh masyarakat Mandailing, 

Sumatera Utara. Sistem ini tidak hanya berfungsi sebagai pedoman hidup, tetapi juga sebagai 

sistem pendidikan sosial yang membentuk perilaku dan karakter masyarakat. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengkaji fungsi Dalihan Na Tolu sebagai sistem pendidikan sosial dalam 

kehidupan masyarakat Mandailing. Metode penelitian yang digunakan adalah studi etnografi 

dengan pendekatan kualitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Dalihan Na Tolu berfungsi 

sebagai sistem pendidikan sosial yang efektif dalam membentuk perilaku dan karakter 

masyarakat Mandailing, serta mempromosikan nilai-nilai seperti gotong royong, saling 

menghormati, dan tanggung jawab. Penelitian ini menyimpulkan bahwa Dalihan Na Tolu 

memiliki peran penting dalam menjaga keharmonisan dan kestabilan sosial masyarakat 

Mandailing. 

Kata Kunci: Dalihan Na Tolu, Sistem Pendidikan Sosial, Masyarakat Mandailing, Nilai-Nilai 

Sosial, Keharmonisan Sosial 

Diterima  09-12-2025 

Disetujui 19-12-2025 

Diterbitkan  21-12-2025 

 

 

 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Husnil Khotimah Harahap, Halimatus Sakdiah, Novita Rahmadani, Nur Maida Sari, & Khoirunisa Nasution. (2025). Fungsi 

Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan Masyarakat Mandailing. Jejak Digital: Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin, 2(1), 710-721. https://doi.org/10.63822/my35rx34 

 

  

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/my35rx34 

 Hal. 710-721 

  

  

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam 

Kehidupan Masyarakat Mandailing 
 

Husnil Khotimah Harahap1, Halimatus Sakdiah2, Novita Rahmadani 3, 

Nur Maida Sari 4, Khoirunisa Nasution 5 
STAIN Mandailing Natal1,2,3,4,5 

 

*Email  

khusnilharahap63@gmail.com diyahbatubara401@gmail.com rahmadanin259@gmail.com 

nurmaidasari936@gmail.com khoirunnisa87p@gmail.com 

 

 

mailto:khusnilharahap63@gmail.com
mailto:zulhanmaulana901@gmail.com
mailto:rahmadanin259@gmail.com
mailto:nurmaidasari936@gmail.com


 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   711 

PENDAHULUAN 

Masyarakat Mandailing merupakan salah satu kelompok etnis di Sumatera Utara yang memiliki 

sistem budaya dan adat istiadat yang kaya serta masih dijaga hingga saat ini. Salah satu sistem budaya yang 

menjadi dasar dalam tatanan sosial masyarakat Mandailing adalah Dalihan Na Tolu. Sistem ini bukan hanya 

sekadar struktur kekerabatan, tetapi juga berfungsi sebagai pedoman dalam berperilaku, berinteraksi, dan 

menyelesaikan berbagai persoalan sosial yang muncul di tengah masyarakat. Dalihan Na Tolu secara 

harfiah berarti “tungku yang berkaki tiga”, yang melambangkan keseimbangan hubungan antara tiga unsur 

utama dalam kehidupan masyarakat Mandailing, yaitu mora (pemberi perempuan), kahanggi (saudara 

sedarah), dan anak boru (penerima perempuan). Ketiga unsur tersebut memiliki fungsi dan tanggung jawab 

sosial yang berbeda, namun saling melengkapi dalam menjaga harmoni sosial (Nasution, 2018). Sistem ini 

menekankan nilai kesetaraan dan keseimbangan sosial antarindividu dalam komunitas. 

Dalam konteks pendidikan sosial, Dalihan Na Tolu berperan sebagai wadah pembelajaran nilai-

nilai moral dan etika bagi masyarakat. Nilai-nilai seperti rasa hormat (somba mar mora), kasih sayang (elek 

mar anak boru), dan kehati-hatian dalam bertindak (manat mar kahanggi) menjadi pedoman dalam bersikap 

dan berinteraksi. Melalui penerapan nilai-nilai tersebut, masyarakat Mandailing membentuk karakter 

individu yang berakhlak, sopan santun, dan bertanggung jawab terhadap lingkungan sosialnya. Pendidikan 

sosial yang lahir dari sistem budaya seperti Dalihan Na Tolu berbeda dengan pendidikan formal yang 

diberikan di sekolah. Pendidikan sosial ini berlangsung secara alamiah melalui interaksi sosial, kegiatan 

adat, dan kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, masyarakat belajar nilai-nilai moral melalui pengalaman 

langsung, bukan melalui pembelajaran teoretis (Siregar, 2021). Oleh karena itu, Dalihan Na Tolu dapat 

disebut sebagai sistem pendidikan sosial nonformal yang memiliki pengaruh besar terhadap pembentukan 

karakter masyarakat Mandailing. 

Dalam era globalisasi saat ini, perubahan sosial yang cepat sering kali menggeser nilai-nilai 

budaya lokal. Generasi muda cenderung lebih mengenal budaya luar dibandingkan budaya daerahnya 

sendiri. Hal ini menyebabkan terjadinya penurunan pemahaman terhadap nilai-nilai Dalihan Na Tolu di 

kalangan masyarakat muda Mandailing. Padahal, sistem ini memiliki potensi besar dalam membentuk 

karakter yang beradab, disiplin, dan menghormati perbedaan. Nilai-nilai yang terkandung dalam Dalihan 

Na Tolu juga mencerminkan bentuk pendidikan karakter berbasis kearifan lokal. Pendidikan karakter yang 

berakar pada budaya seperti ini dapat memperkuat identitas dan rasa kebersamaan masyarakat. Sebab, 

melalui sistem sosial Dalihan Na Tolu, individu diajarkan untuk hidup rukun, tolong-menolong, dan 

menghormati satu sama lain. Nilai-nilai ini sangat relevan dengan tujuan pendidikan nasional dalam 

membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia (Harahap & Siregar, 2020). 

Selain berfungsi sebagai pedoman perilaku, Dalihan Na Tolu juga memiliki fungsi kontrol sosial 

yang mencegah terjadinya konflik. Ketika seseorang melanggar norma atau aturan adat, masyarakat akan 

memberikan sanksi sosial berupa teguran atau nasihat agar individu tersebut kembali ke perilaku yang 

sesuai. Hal ini menunjukkan bahwa sistem Dalihan Na Tolu tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

edukatif karena mengandung proses pembelajaran sosial di dalamnya. Berdasarkan uraian di atas, dapat 

disimpulkan bahwa Dalihan Na Tolu memiliki peran penting sebagai sistem pendidikan sosial yang 

membentuk karakter masyarakat Mandailing. Namun, dalam perkembangannya, pemahaman terhadap 

nilai-nilai ini mulai berkurang di kalangan generasi muda. Oleh karena itu, penelitian ini dilakukan untuk 

mengkaji secara mendalam bagaimana fungsi Dalihan Na Tolu sebagai sistem pendidikan sosial dalam 

kehidupan masyarakat Mandailing serta bagaimana nilai-nilai tersebut masih dipraktikkan di tengah 

masyarakat saat ini. 



 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   712 

LANDASAN TEORETIS  

Secara teoretis, pendidikan sosial memiliki akar dalam pemikiran sosiolog klasik seperti Emile 

Durkheim yang menekankan bahwa pendidikan berfungsi sebagai sarana pewarisan nilai-nilai moral dan 

pembentuk solidaritas sosial. Durkheim menjelaskan bahwa masyarakat akan tetap stabil jika anggota-

anggotanya memiliki kesadaran kolektif yang sama terhadap nilai dan norma yang dianut. Dalam konteks 

budaya Mandailing, sistem Dalihan Na Tolu memiliki fungsi serupa karena mengajarkan nilai tanggung 

jawab, rasa hormat, dan keseimbangan sosial yang menjadi dasar solidaritas masyarakat. 

Ki Hajar Dewantara juga menyatakan bahwa pendidikan sejati adalah pendidikan yang menumbuhkan budi 

pekerti dan rasa sosial dalam diri manusia. Pandangan ini sangat sejalan dengan fungsi Dalihan Na Tolu 

yang membentuk manusia Mandailing menjadi individu yang berbudi luhur melalui penanaman nilai-nilai 

seperti “somba mar mora” dan “elek mar anak boru.” Pendidikan sosial tidak sekadar mentransfer ilmu 

pengetahuan, tetapi juga membangun kesadaran sosial dan spiritual dalam kehidupan masyarakat.  

Selain itu, teori pembelajaran sosial dari Albert Bandura juga relevan untuk menjelaskan 

mekanisme pendidikan dalam Dalihan Na Tolu. Bandura menekankan bahwa manusia belajar melalui 

pengamatan dan peniruan perilaku orang lain (modeling). Dalam masyarakat Mandailing, anak-anak belajar 

norma dan nilai melalui observasi terhadap perilaku orang dewasa dalam berbagai kegiatan adat. Dengan 

demikian, proses pendidikan sosial berlangsung secara alami dan berkelanjutan dari generasi ke generasi.  

 

 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif karena bertujuan untuk memahami makna dan 

fungsi Dalihan Na Tolu dalam kehidupan masyarakat Mandailing secara mendalam. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk menafsirkan nilai, norma, dan perilaku sosial masyarakat berdasarkan 

konteks budaya yang melingkupinya (Creswell, 2018).Jenis penelitian yang digunakan adalah studi 

etnografi, yaitu penelitian yang berfokus pada penggambaran dan pemahaman budaya suatu kelompok 

masyarakat secara langsung melalui observasi dan interaksi lapangan. Pendekatan ini sesuai karena Dalihan 

Na Tolu merupakan sistem budaya dan sosial yang hanya dapat dipahami melalui keterlibatan langsung 

dengan masyarakat Mandailing. 

Penelitian dilakukan di beberapa desa di Kecamatan Panyabungan, Kabupaten Mandailing Natal, 

Sumatera Utara. Wilayah ini dipilih karena masih mempertahankan nilai dan praktik adat Dalihan Na Tolu 

secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari, terutama dalam kegiatan sosial dan upacara adat. Subjek 

penelitian meliputi tokoh adat, tokoh masyarakat, orang tua, dan generasi muda Mandailing. Pemilihan 

subjek dilakukan dengan teknik purposive sampling, yaitu memilih informan yang dianggap mengetahui 

dan memahami praktik serta makna dari Dalihan Na Tolu (Sugiyono, 2019). Jumlah informan dalam 

penelitian ini sebanyak 15 orang, terdiri dari 5 tokoh adat, 4 tokoh masyarakat, 3 orang tua, dan 3 generasi 

muda. Keberagaman informan ini dimaksudkan untuk mendapatkan pandangan yang komprehensif 

mengenai penerapan nilai-nilai Dalihan Na Tolu sebagai sistem pendidikan sosial. 

Data dikumpulkan menggunakan tiga teknik utama, yaitu observasi partisipatif, wawancara 

mendalam, dan studi dokumentasi (Miles, Huberman, & Saldaña, 2014). Kombinasi ketiga teknik ini 

membantu peneliti memperoleh data yang lengkap dan mendalam, baik dari aspek perilaku sosial maupun 

makna yang tersembunyi di baliknya. Observasi partisipatif dilakukan dengan cara peneliti ikut serta dalam 

berbagai kegiatan masyarakat, seperti gotong royong, pesta adat, dan musyawarah keluarga besar. Melalui 

cara ini, peneliti dapat menyaksikan langsung bagaimana nilai-nilai Dalihan Na Tolu diterapkan dalam 



 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   713 

interaksi sosial. Wawancara mendalam digunakan untuk menggali pengalaman, pemahaman, dan 

pandangan informan tentang makna Dalihan Na Tolu dalam kehidupan sosial mereka. Setiap wawancara 

berlangsung antara 30–60 menit dan direkam dengan persetujuan informan. 

Dokumentasi dilakukan dengan mengumpulkan berbagai sumber tertulis seperti arsip adat, foto 

kegiatan budaya, dan literatur tentang Mandailing. Data ini berguna untuk memperkuat hasil observasi dan 

wawancara yang telah dilakukan di lapangan. Analisis data dilakukan secara deskriptif kualitatif dengan 

model Miles dan Huberman, yaitu melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan 

(Miles et al., 2014). Setiap data dianalisis secara tematik untuk menemukan pola nilai-nilai sosial dan 

pendidikan dalam Dalihan Na Tolu. Pada tahap reduksi data, peneliti memilih dan memfokuskan data yang 

relevan dengan tujuan penelitian. Data yang tidak relevan atau bersifat pengulangan dihilangkan untuk 

menjaga keakuratan interpretasi. Tahap penyajian data dilakukan dengan menyusun hasil wawancara, 

observasi, dan dokumentasi dalam bentuk narasi deskriptif yang menggambarkan praktik Dalihan Na Tolu 

sebagai sistem pendidikan sosial. 

Selanjutnya, tahap penarikan kesimpulan dilakukan dengan menafsirkan temuan penelitian untuk 

menjawab rumusan masalah. Kesimpulan yang diperoleh diverifikasi kembali melalui member checking, 

yaitu mengonfirmasi hasil temuan kepada para informan agar validitas data terjaga. Untuk memastikan 

keabsahan data, penelitian ini menggunakan empat kriteria validitas data menurut Lincoln dan Guba, yaitu 

credibility, transferability, dependability, dan confirmability. Dengan menerapkan keempat prinsip ini, 

hasil penelitian dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Seluruh proses penelitian dilaksanakan dengan 

menjunjung tinggi etika penelitian, seperti menghormati adat istiadat setempat, meminta izin kepada tokoh 

masyarakat, dan menjaga kerahasiaan identitas informan. Pendekatan etis ini penting agar peneliti diterima 

oleh masyarakat dan hasil penelitian mencerminkan realitas sosial yang sebenarnya (Siahaan, 2022). 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Dalihan Na Tolu sebagai Sistem Sosial dan Pendidikan Nilai 

Dalihan Na Tolu merupakan sistem sosial yang menjadi fondasi kehidupan masyarakat 

Mandailing. Istilah ini secara harfiah berarti “tungku berkaki tiga” yang melambangkan keseimbangan dan 

kesetaraan dalam hubungan sosial. Ketiga unsur utama dalam sistem ini, yaitu mora (pemberi perempuan), 

kahanggi (saudara sedarah), dan anak boru (penerima perempuan), membentuk jaringan sosial yang saling 

bergantung dan mengatur tata cara berperilaku dalam kehidupan bermasyarakat (Nasution, 2018). Filosofi 

Dalihan Na Tolu bukan hanya mengatur struktur sosial, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral yang 

bersifat edukatif. Masyarakat Mandailing diajarkan untuk menghormati orang yang lebih tua, menyayangi 

yang lebih muda, dan bersikap bijak kepada sesama. Nilai-nilai ini diajarkan secara turun-temurun melalui 

praktik sosial, seperti musyawarah keluarga dan gotong royong. 

Dalam perspektif pendidikan sosial, Dalihan Na Tolu berfungsi sebagai sarana pembelajaran nilai 

yang berlangsung secara alami di tengah masyarakat. Pendidikan tidak hanya terjadi di lembaga formal 

seperti sekolah, tetapi juga melalui pengalaman hidup sehari-hari, interaksi sosial, dan peran tokoh adat. 

Sistem ini menjadi “pendidikan moral lokal” yang membentuk kepribadian warga Mandailing. Nilai utama 

dalam Dalihan Na Tolu yaitu somba mar mora (hormat kepada pemberi perempuan), elek mar anak boru 

(menyayangi penerima perempuan), dan manat mar kahanggi (berhati-hati terhadap saudara sedarah). 

Ketiga nilai ini saling melengkapi dan menjadi dasar perilaku sosial masyarakat. Melalui nilai-nilai tersebut, 



 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   714 

individu Mandailing belajar tentang pentingnya menghormati, menyayangi, dan bersikap adil dalam 

hubungan sosial (Harahap, 2019). 

Sistem Dalihan Na Tolu juga berfungsi menanamkan rasa tanggung jawab sosial. Dalam 

kehidupan sehari-hari, setiap individu memiliki peran sosial yang diatur oleh sistem ini. Misalnya, ketika 

ada pesta adat, mora, kahanggi, dan anak boru memiliki tugas masing-masing untuk saling membantu demi 

terciptanya kebersamaan. Hal ini menjadi contoh nyata pendidikan sosial berbasis budaya lokal. Melalui 

sistem sosial tersebut, masyarakat Mandailing belajar nilai-nilai penting seperti solidaritas, gotong royong, 

dan musyawarah. Nilai-nilai ini membentuk karakter sosial masyarakat yang saling peduli dan menghargai 

perbedaan. Dalam konteks pendidikan modern, nilai-nilai ini sejalan dengan pendidikan karakter yang 

menekankan pembentukan akhlak dan sikap sosial yang baik. Selain itu, Dalihan Na Tolu mengajarkan 

prinsip keseimbangan sosial. Tidak ada pihak yang lebih tinggi atau lebih rendah; semua memiliki posisi 

dan fungsi masing-masing dalam menjaga keharmonisan. Keseimbangan ini menciptakan tatanan 

masyarakat yang adil dan beretika, sekaligus menjadi model pendidikan sosial berbasis nilai-nilai kearifan 

lokal. 

Nilai pendidikan dalam Dalihan Na Tolu ditanamkan melalui interaksi langsung, bukan melalui 

instruksi formal. Anak-anak Mandailing belajar dari teladan orang tua dan lingkungan sekitarnya. Proses 

ini dikenal sebagai pendidikan sosial nonformal berbasis komunitas, di mana pengalaman menjadi guru 

utama dalam membentuk karakter. Sistem ini juga memiliki fungsi preventif terhadap perilaku negatif 

dalam masyarakat. Dengan adanya norma dan aturan dalam Dalihan Na Tolu, setiap individu diingatkan 

untuk tidak bertindak melampaui batas atau menyinggung pihak lain. Hal ini memperkuat fungsi sosial 

sistem adat sebagai alat pendidikan moral yang efektif (Nasution & Harahap, 2021). Secara keseluruhan, 

Dalihan Na Tolu berperan sebagai sistem sosial yang tidak hanya menjaga struktur adat, tetapi juga sebagai 

sistem pendidikan nilai yang membentuk karakter masyarakat Mandailing. Sistem ini menjadi media 

pembelajaran sosial yang menanamkan rasa hormat, tanggung jawab, dan keseimbangan dalam kehidupan 

bersama. Dengan demikian, Dalihan Na Tolu dapat dianggap sebagai “sekolah sosial tradisional” yang 

hidup di tengah masyarakat. 

Fungsi Edukatif Dalihan Na Tolu dalam Kehidupan Masyarakat Mandailing 

Dalihan Na Tolu bukan hanya sistem sosial yang mengatur hubungan kekerabatan, tetapi juga 

memiliki fungsi edukatif yang kuat dalam menanamkan nilai-nilai moral kepada masyarakat Mandailing. 

Melalui sistem ini, individu belajar tentang tanggung jawab, rasa hormat, dan kebersamaan sejak usia dini. 

Nilai-nilai tersebut menjadi dasar pembentukan karakter sosial yang berakhlak dan beradab. Fungsi edukatif 

Dalihan Na Tolu terlihat dalam proses pewarisan nilai yang berlangsung secara turun-temurun. Anak-anak 

belajar melalui pengamatan terhadap perilaku orang dewasa dalam acara adat, seperti pesta perkawinan, 

kematian, dan gotong royong. Pembelajaran berbasis pengalaman langsung ini disebut sebagai pendidikan 

kontekstual tradisional, yang efektif dalam membentuk perilaku sosial positif (Lubis, 2020).  

Selain itu, sistem ini mengajarkan prinsip saling menghargai dan memahami posisi sosial orang 

lain. Misalnya, dalam konteks keluarga besar, setiap anggota memahami perannya sebagai mora, kahanggi, 

atau anak boru. Kesadaran ini menumbuhkan rasa disiplin sosial dan empati, dua aspek penting dalam 

pendidikan karakter. Melalui kegiatan adat seperti marsiadapari (gotong royong) atau marpokat 

(musyawarah), masyarakat Mandailing belajar untuk berkomunikasi secara santun dan menyelesaikan 

masalah bersama. Proses ini merupakan bentuk pendidikan sosial yang menumbuhkan kemampuan berpikir 

kritis, keterampilan sosial, dan kerja sama dalam komunitas (Harahap, 2019). Fungsi edukatif Dalihan Na 

Tolu juga berkaitan dengan pembentukan etika sosial. Setiap individu diajarkan untuk menempatkan diri 



 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   715 

sesuai adat dan situasi. Misalnya, seorang anak boru wajib bersikap sopan terhadap mora, sementara mora 

harus melindungi anak boru. Relasi saling menghormati ini membentuk norma perilaku yang berfungsi 

sebagai panduan moral dalam kehidupan masyarakat. 

Dalam konteks pendidikan modern, nilai-nilai yang diajarkan oleh Dalihan Na Tolu sejalan 

dengan tujuan pendidikan nasional, yaitu membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak 

mulia. Hal ini menunjukkan bahwa sistem adat dapat menjadi sumber inspirasi untuk penguatan pendidikan 

karakter di sekolah, terutama dalam konteks Kurikulum Merdeka yang menekankan nilai-nilai profil pelajar 

Pancasila. Sistem Dalihan Na Tolu juga menjadi sarana pendidikan moral informal yang berperan besar di 

tengah perubahan zaman. Ketika pendidikan formal lebih menekankan aspek kognitif, Dalihan Na Tolu 

menjaga keseimbangan dengan mengajarkan aspek afektif dan sosial. Dengan demikian, masyarakat 

Mandailing tetap memiliki pegangan nilai yang kuat dalam menghadapi modernisasi (Harahap & Siregar, 

2020). Fungsi edukatif lain dari sistem ini adalah melatih tanggung jawab sosial. Dalam setiap kegiatan 

adat, semua anggota masyarakat memiliki kewajiban moral untuk berpartisipasi. Melalui partisipasi 

tersebut, anak-anak belajar arti tanggung jawab, disiplin, dan solidaritas sosial secara nyata.  

Pendidikan melalui Dalihan Na Tolu tidak bersifat menggurui, melainkan melalui teladan. Orang 

tua, tokoh adat, dan masyarakat menjadi model perilaku bagi generasi muda. Konsep ini sesuai dengan teori 

pembelajaran sosial Albert Bandura yang menyatakan bahwa individu belajar melalui pengamatan dan 

peniruan perilaku orang lain . Dengan demikian, Dalihan Na Tolu berfungsi sebagai lembaga pendidikan 

nonformal berbasis budaya lokal yang menanamkan nilai moral, sosial, dan spiritual kepada masyarakat 

Mandailing. Nilai-nilai yang diwariskan melalui sistem ini memperkuat identitas budaya sekaligus menjadi 

pondasi karakter bangsa. Karena itu, pelestarian dan integrasi nilai Dalihan Na Tolu dalam pendidikan 

formal menjadi langkah strategis untuk memperkaya pendidikan karakter di Indonesia (Siregar, 2021). 

 

Dalihan Na Tolu sebagai Sarana Pembentukan Karakter dan Etika Sosial 

Salah satu fungsi utama Dalihan Na Tolu dalam masyarakat Mandailing adalah sebagai sarana 

pembentukan karakter individu dan etika sosial. Sistem ini menanamkan nilai-nilai moral melalui interaksi 

sosial yang teratur dan penuh makna. Setiap anggota masyarakat memahami tanggung jawab sosial dan 

posisinya dalam struktur adat, sehingga tercipta kepribadian yang santun dan beretika. Konsep somba mar 

mora (menghormati pihak pemberi perempuan), elek mar anak boru (membujuk dengan kasih sayang pihak 

penerima perempuan), dan manat mar kahanggi (berhati-hati dengan sesama saudara) merupakan inti dari 

etika sosial dalam budaya Mandailing. Nilai-nilai ini menjadi pedoman hidup yang mengajarkan pentingnya 

kesopanan, rasa hormat, dan kehati-hatian dalam berbicara maupun bertindak.  

Melalui prinsip-prinsip tersebut, Dalihan Na Tolu membentuk individu yang memiliki karakter 

sosial kuat, tidak egois, dan mengutamakan kepentingan bersama. Dalam konteks pendidikan karakter, hal 

ini selaras dengan nilai-nilai profil pelajar Pancasila, seperti gotong royong, berakhlak mulia, dan mandiri. 

Etika sosial yang diajarkan Dalihan Na Tolu juga berfungsi sebagai kontrol perilaku dalam masyarakat. 

Setiap tindakan yang menyimpang dari norma adat akan mendapat teguran secara halus melalui 

musyawarah keluarga atau tokoh adat. Proses ini mendidik masyarakat untuk menghargai norma, 

bertanggung jawab atas tindakan, dan menjaga nama baik keluarga (Siregar, 2021). Selain sebagai 

pengontrol sosial, Dalihan Na Tolu juga memperkuat karakter spiritual masyarakat Mandailing. Nilai-nilai 

yang terkandung di dalamnya sangat selaras dengan ajaran Islam, seperti menghormati orang tua, menolong 

sesama, dan menjaga silaturahmi. Hal ini menunjukkan adanya integrasi antara adat dan agama dalam 

pembentukan moral. 



 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   716 

Dalam konteks pendidikan, sistem ini dapat dikatakan sebagai bentuk hidden curriculum yang 

menanamkan nilai tanpa disadari. Anak-anak belajar etika sosial dari pengalaman langsung dalam upacara 

adat, interaksi antar keluarga, dan kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, Dalihan Na Tolu berfungsi 

sebagai pendidikan moral nonformal yang efektif (Lubis, 2019). Pembentukan karakter melalui Dalihan Na 

Tolu juga terlihat dari cara masyarakat Mandailing menyelesaikan konflik. Setiap permasalahan 

diupayakan diselesaikan secara damai melalui musyawarah adat, bukan dengan kekerasan. Nilai-nilai ini 

membentuk masyarakat yang berkarakter demokratis dan menjunjung tinggi perdamaian. Etika sosial yang 

diajarkan sistem ini juga menumbuhkan rasa tanggung jawab sosial tinggi. Seseorang tidak hanya hidup 

untuk dirinya sendiri, tetapi juga bertanggung jawab terhadap keluarga dan masyarakat. Dalam kegiatan 

adat, semua pihak memiliki peran aktif sesuai posisi masing-masing, dan hal ini menjadi latihan nyata 

tanggung jawab sosial. 

Dari sisi pendidikan modern, nilai-nilai Dalihan Na Tolu dapat dijadikan model pendidikan 

karakter berbasis budaya lokal. Penerapan nilai-nilai seperti saling menghormati, bekerja sama, dan 

menghargai perbedaan sangat relevan dalam membangun lingkungan sekolah yang harmonis dan inklusif 

(Creswell, 2018). Secara keseluruhan, Dalihan Na Tolu bukan sekadar sistem adat, tetapi juga fondasi moral 

masyarakat Mandailing. Ia menjadi panduan hidup yang menuntun perilaku, menanamkan karakter sosial, 

dan menjaga keharmonisan hubungan antarmanusia. Oleh karena itu, pelestarian nilai Dalihan Na Tolu 

sangat penting agar karakter dan etika sosial masyarakat tetap kuat di tengah arus globalisasi. 

 

Dalihan Na Tolu sebagai Alat Kontrol dan Harmonisasi Sosial 

Dalihan Na Tolu berperan penting sebagai sistem pengendali sosial (social control system) dalam 

masyarakat Mandailing. Sistem ini berfungsi menjaga keseimbangan dan keharmonisan hubungan 

antarsesama melalui aturan adat dan norma-norma sosial yang disepakati bersama. Dengan demikian, 

Dalihan Na Tolu mencegah terjadinya konflik sosial dan menjaga stabilitas kehidupan masyarakat 

(Nasution, 2018). Kontrol sosial dalam sistem Dalihan Na Tolu tidak bersifat memaksa, melainkan 

menekankan pendekatan moral dan persuasif. Setiap pelanggaran norma adat diselesaikan melalui 

musyawarah keluarga atau lembaga adat yang disebut marpokat. Proses ini menanamkan nilai kedewasaan, 

tanggung jawab, dan kesadaran moral untuk memperbaiki diri. Selain itu, Dalihan Na Tolu menciptakan 

keseimbangan sosial melalui peran dan tanggung jawab yang jelas antara mora, kahanggi, dan anak boru. 

Ketiganya saling mengawasi, saling menghargai, dan saling menasehati. Keteraturan ini menjadikan 

masyarakat Mandailing terhindar dari perilaku yang merusak tatanan sosial. 

Dalam penyelesaian konflik sosial, Dalihan Na Tolu berfungsi sebagai media rekonsiliasi. Ketika 

terjadi perselisihan, tokoh adat akan bertindak sebagai penengah dan memberikan nasihat berdasarkan 

prinsip adat. Mekanisme ini tidak hanya menyelesaikan masalah, tetapi juga memulihkan hubungan sosial 

antarindividu. Sistem ini juga menanamkan nilai musyawarah mufakat yang sejalan dengan prinsip 

demokrasi Pancasila. Masyarakat diajarkan untuk menghormati pendapat orang lain dan mencari jalan 

tengah yang adil bagi semua pihak. Nilai ini memperkuat karakter gotong royong dan kebersamaan dalam 

menyelesaikan persoalan sosial. 

Fungsi kontrol sosial Dalihan Na Tolu juga terlihat dalam penerapan sanksi adat. Sanksi diberikan 

bukan untuk menghukum, melainkan untuk memperbaiki perilaku dan menjaga kehormatan keluarga. Sifat 

sanksinya lebih bersifat moral, seperti nasihat, teguran, atau pengucilan sementara dari kegiatan adat (Lubis, 

2019). Selain menjaga disiplin sosial, sistem ini juga memperkuat solidaritas masyarakat. Dalam kegiatan 

adat, semua pihak memiliki tanggung jawab moral untuk membantu satu sama lain. Misalnya, dalam acara 



 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   717 

horja godang (pesta besar), seluruh anggota kekerabatan terlibat aktif, menciptakan rasa kebersamaan yang 

mempererat hubungan sosial. 

Nilai-nilai yang terkandung dalam Dalihan Na Tolu juga menjadi benteng terhadap pengaruh 

negatif modernisasi. Ketika nilai-nilai individualisme semakin kuat, sistem ini tetap mengajarkan 

pentingnya kolektivitas dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, Dalihan Na Tolu berperan sebagai 

filter budaya yang menjaga moral masyarakat. Selain fungsi sosial, Dalihan Na Tolu juga memiliki fungsi 

emosional, yaitu menumbuhkan rasa saling menghargai dan empati antaranggota masyarakat. Melalui 

komunikasi adat yang sopan dan penuh makna, masyarakat belajar untuk menahan emosi, berbicara dengan 

hormat, dan menyelesaikan masalah tanpa kekerasan (Lubis, 2020). Secara keseluruhan, Dalihan Na Tolu 

berfungsi sebagai sistem kontrol sosial yang tidak hanya menjaga keteraturan, tetapi juga membangun 

keharmonisan dan kedamaian dalam masyarakat Mandailing. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya 

relevan untuk diterapkan dalam konteks pendidikan sosial modern, sebagai bentuk kearifan lokal yang 

mampu memperkuat karakter bangsa Indonesia. 

 

Tantangan dan Relevansi Dalihan Na Tolu di Era Modern 

Perkembangan zaman dan arus globalisasi membawa dampak besar terhadap tatanan sosial 

masyarakat Mandailing, termasuk terhadap sistem nilai Dalihan Na Tolu. Nilai-nilai tradisional yang dulu 

dijunjung tinggi mulai tergerus oleh budaya luar yang lebih individualistik. Hal ini menjadi tantangan besar 

dalam mempertahankan eksistensi Dalihan Na Tolu sebagai sistem pendidikan sosial yang menanamkan 

nilai kebersamaan dan hormat-menghormati. 

Generasi muda Mandailing saat ini banyak yang tidak lagi memahami makna filosofis dari Dalihan 

Na Tolu. Akibatnya, hubungan sosial antaranggota masyarakat mulai renggang dan kesadaran terhadap adat 

istiadat menurun. Perubahan gaya hidup yang serba modern membuat nilai gotong royong dan saling 

menghargai semakin jarang dipraktikkan. Salah satu penyebab utama melemahnya penerapan Dalihan Na 

Tolu adalah kurangnya pewarisan nilai budaya dari generasi tua kepada generasi muda. Banyak orang tua 

yang tidak lagi aktif melibatkan anak-anak mereka dalam kegiatan adat. Padahal, proses belajar nilai sosial 

dalam Dalihan Na Tolu bersifat langsung melalui pengalaman dan partisipasi.  

Selain itu, pengaruh teknologi dan media sosial juga mempercepat perubahan pola pikir 

masyarakat. Munculnya budaya instan dan pragmatis sering kali bertentangan dengan nilai kesabaran, 

sopan santun, dan musyawarah yang diajarkan Dalihan Na Tolu. Dalam konteks ini, tantangan terbesar 

adalah bagaimana menyesuaikan nilai-nilai adat agar tetap relevan dengan perkembangan zaman tanpa 

kehilangan makna aslinya. Namun, di sisi lain, modernisasi juga memberikan peluang baru untuk 

menghidupkan kembali nilai Dalihan Na Tolu melalui media pendidikan. Nilai-nilai seperti kerja sama, 

tanggung jawab sosial, dan saling menghormati dapat diintegrasikan ke dalam pembelajaran karakter di 

sekolah. Dengan demikian, Dalihan Na Tolu dapat menjadi sumber inspirasi pendidikan berbasis kearifan 

lokal. 

Lembaga pendidikan dan pemerintah daerah memiliki peran penting dalam upaya pelestarian nilai 

Dalihan Na Tolu. Melalui kurikulum muatan lokal dan kegiatan ekstrakurikuler, siswa dapat dikenalkan 

dengan budaya Mandailing secara kontekstual. Pendekatan ini selaras dengan prinsip Kurikulum Merdeka 

yang menekankan pembelajaran berbasis budaya dan karakter. Peran tokoh adat dan masyarakat juga sangat 

penting dalam mempertahankan relevansi sistem ini. Mereka berfungsi sebagai panutan dan penyampai 

nilai-nilai luhur kepada generasi muda. Kegiatan seperti upacara adat, musyawarah, dan marsiadapari 

(gotong royong) sebaiknya terus dilaksanakan agar nilai-nilai sosial tetap hidup dalam praktik kehidupan 



 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   718 

sehari-hari. Selain melalui pendidikan dan kegiatan adat, pelestarian Dalihan Na Tolu juga dapat dilakukan 

dengan memanfaatkan teknologi digital. Misalnya, dengan membuat konten edukatif di media sosial atau 

dokumenter budaya yang menjelaskan makna dan fungsi Dalihan Na Tolu. Langkah ini bisa menarik minat 

generasi muda untuk mengenal budaya mereka sendiri (Lubis, 2019). 

Relevansi Dalihan Na Tolu di era modern tidak hanya terbatas pada masyarakat Mandailing, tetapi 

juga dapat menjadi contoh bagi masyarakat Indonesia lainnya. Nilai-nilai seperti gotong royong, toleransi, 

dan musyawarah adalah prinsip universal yang sejalan dengan semangat Pancasila dan Bhinneka Tunggal 

Ika. Oleh karena itu, penerapan Dalihan Na Tolu dapat memperkuat identitas nasional. Dengan demikian, 

meskipun menghadapi tantangan modernisasi, Dalihan Na Tolu tetap relevan sebagai sistem pendidikan 

sosial yang mendidik manusia agar beretika, menghargai sesama, dan menjaga harmoni sosial. Melalui 

sinergi antara pendidikan, masyarakat, dan teknologi, nilai-nilai luhur ini dapat terus hidup dan diwariskan 

kepada generasi berikutnya (Siregar, 2021). 

 

Implikasi Dalihan Na Tolu terhadap Pendidikan Sosial di Indonesia 

Konsep Dalihan Na Tolu memiliki relevansi kuat terhadap pendidikan sosial di Indonesia karena 

nilai-nilainya mencerminkan semangat kebersamaan, tanggung jawab sosial, dan penghargaan terhadap 

orang lain. Dalam konteks pendidikan, nilai-nilai ini sejalan dengan tujuan pembelajaran sosial yang ingin 

membentuk siswa menjadi pribadi yang peduli, demokratis, dan berkarakter. Nilai utama dalam Dalihan 

Na Tolu seperti somang (hormat), marsiadapari (gotong royong), dan marharoan bolon (kerjasama) sangat 

penting untuk diterapkan di sekolah. Melalui integrasi nilai-nilai tersebut, siswa dapat belajar cara 

berinteraksi dengan teman sebaya dan menghargai perbedaan. Pendidikan sosial yang berbasis budaya lokal 

ini juga membantu siswa memahami akar moral masyarakatnya. Dalam sistem pendidikan nasional, 

Kurikulum Merdeka memberi ruang besar bagi pengembangan karakter dan pembelajaran kontekstual 

berbasis budaya. Dalihan Na Tolu dapat menjadi sumber belajar yang relevan untuk memperkuat Profil 

Pelajar Pancasila, terutama pada dimensi gotong royong, bernalar kritis, dan beriman serta berakhlak mulia. 

Penerapan nilai Dalihan Na Tolu di sekolah dasar misalnya dapat diwujudkan melalui kegiatan 

kolaboratif, seperti belajar kelompok, kerja bakti, atau musyawarah kelas. Kegiatan semacam ini bukan 

hanya melatih kemampuan sosial, tetapi juga menumbuhkan empati dan rasa tanggung jawab terhadap 

lingkungan sekitar. Selain di tingkat sekolah dasar, penerapan nilai Dalihan Na Tolu juga relevan di 

pendidikan menengah dan tinggi. Mahasiswa dapat mempelajari filosofi budaya ini sebagai bagian dari 

mata kuliah Pendidikan Pancasila, Sosiologi, atau Pendidikan Multikultural. Dengan demikian, Dalihan Na 

Tolu menjadi alat reflektif untuk membangun kesadaran sosial dan kebangsaan. Guru berperan penting 

dalam mengintegrasikan nilai Dalihan Na Tolu ke dalam proses pembelajaran. Guru dapat menjadi teladan 

dalam menerapkan prinsip “somba mar mora, manat mardongan tubu, elek mar anak boru” sebagai bentuk 

pembiasaan etika sosial di kelas. Dengan keteladanan guru, nilai budaya tidak hanya diajarkan, tetapi juga 

dicontohkan secara nyata (Harahap, 2019). 

Lebih jauh lagi, pendidikan berbasis Dalihan Na Tolu dapat memperkuat pendidikan karakter 

bangsa. Konsep penghormatan dan keseimbangan hubungan sosial dalam budaya Mandailing sejalan 

dengan nilai-nilai karakter seperti toleransi, tanggung jawab, dan integritas yang ditekankan dalam 

pendidikan nasional (Siregar, 2021). Integrasi nilai Dalihan Na Tolu juga berimplikasi positif terhadap 

pembentukan masyarakat yang harmonis dan beradab. Siswa yang memahami nilai saling menghormati 

dan bekerja sama sejak dini akan lebih mudah beradaptasi dalam kehidupan sosial yang majemuk. Ini 

menjadi pondasi penting dalam membangun bangsa yang inklusif dan berkeadilan. 



 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   719 

Untuk mewujudkan hal tersebut, kolaborasi antara pemerintah, sekolah, dan masyarakat adat 

sangat diperlukan. Program muatan lokal dan kegiatan berbasis kearifan lokal perlu diperkuat agar siswa 

tidak hanya mengenal budaya secara teori, tetapi juga mengalami dan mempraktikkannya langsung dalam 

kehidupan. Dengan demikian, Dalihan Na Tolu memiliki implikasi besar dalam memperkaya pendidikan 

sosial di Indonesia. Melalui pendidikan berbasis nilai budaya lokal, siswa tidak hanya dibekali ilmu 

pengetahuan, tetapi juga ditanamkan rasa kemanusiaan, solidaritas, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai 

ini menjadi fondasi penting untuk membentuk generasi muda yang berkarakter dan mencintai budaya 

bangsanya. 

 

Analisis Komparatif 

Jika dibandingkan dengan sistem sosial lain di Nusantara, Dalihan Na Tolu memiliki kesamaan 

dalam menanamkan nilai-nilai moral dan sosial. Misalnya, dalam budaya Jawa terdapat konsep gotong 

royong dan tepo seliro (tenggang rasa), yang sama-sama menekankan kerja sama, saling menghormati, dan 

menjaga harmoni sosial. Sementara dalam masyarakat Bugis-Makassar dikenal sistem Siri’ Na Pacce yang 

menekankan harga diri, solidaritas, dan tanggung jawab sosial. Semua sistem tersebut memiliki esensi yang 

sama: men... 

Namun, Dalihan Na Tolu memiliki keunikan tersendiri karena menempatkan keseimbangan antara adat dan 

agama sebagai dasar hubungan sosial. Dalam masyarakat Mandailing, adat selalu berjalan beriringan 

dengan nilai-nilai Islam, sehingga menghasilkan sistem pendidikan sosial yang bernuansa religius. 

Kesatuan antara nilai adat dan agama ini menjadikan Dalihan Na Tolu sebagai model pendidikan moral 

yang komprehensif dan relevan bagi pembangunan karakter bangsa Indonesia. 

Peran Dalihan Na Tolu di Era Digital dan Diaspora Mandailing 

Perkembangan teknologi digital telah membawa perubahan besar dalam cara masyarakat Mandailing 

berinteraksi dan menjaga nilai-nilai budayanya. Generasi muda yang hidup di era global dan diaspora 

Mandailing yang tersebar di berbagai wilayah Indonesia maupun luar negeri menghadapi tantangan dalam 

mempertahankan nilai-nilai adat. Namun, perkembangan ini juga memberikan peluang baru bagi 

pelestarian Dalihan Na Tolu melalui media digital. 

Beberapa komunitas Mandailing kini menggunakan media sosial untuk memperkenalkan kembali nilai-

nilai adat, seperti melalui video edukatif, diskusi daring, dan dokumentasi upacara adat. Aktivitas ini 

menunjukkan bahwa Dalihan Na Tolu dapat beradaptasi dengan zaman tanpa kehilangan makna dasarnya. 

Prinsip “somba mar mora” dapat diterapkan dalam bentuk etika digital seperti menghormati orang lain 

dalam berkomentar dan berinteraksi di dunia maya. Sementara nilai “elek mar anak boru” dapat 

diimplementasikan  

Rekomendasi Implementatif  

Agar nilai-nilai Dalihan Na Tolu tetap hidup dan relevan dalam pendidikan modern, diperlukan langkah 

konkret dari berbagai pihak. Pertama, lembaga pendidikan di wilayah Mandailing dapat mengintegrasikan 

nilai-nilai budaya lokal ke dalam kurikulum muatan lokal atau proyek penguatan profil pelajar Pancasila 

(P5). Misalnya, melalui kegiatan seperti simulasi musyawarah adat, praktik gotong royong, atau studi 

budaya lokal. Pendekatan ini dapat membantu siswa memahami nilai-nilai moral melalui pengalaman 

langsung.  

Kedua, pemerintah daerah dapat bekerja sama dengan lembaga adat untuk mengadakan pelatihan bagi guru 

dalam memahami dan mengajarkan nilai-nilai Dalihan Na Tolu. Pelibatan tokoh adat sebagai narasumber 

di sekolah juga penting agar proses pewarisan nilai berjalan lebih autentik. Ketiga, penggunaan teknologi 



 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   720 

digital dapat dimanfaatkan untuk mendokumentasikan dan menyebarkan nilai-nilai Dalihan Na Tolu dalam 

bentuk buku digital, video, maupun platform pembelajaran daring. Langkah-langkah tersebut akan 

memastikan 

 

 

KESIMPULAN 

Dalihan Na Tolu bukan hanya warisan budaya, melainkan juga sistem pendidikan sosial yang 

hidup di tengah masyarakat Mandailing. Dalam konteks sosiologis, sistem ini telah berfungsi sebagai media 

sosialisasi dan kontrol sosial yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial kepada 

setiap anggota masyarakat. Nilai-nilai seperti somba mar mora, manat mardongan tubu, dan elek mar anak 

boru merupakan bentuk nyata pendidikan karakter berbasis kearifan lokal yang menjunjung tinggi 

keharmonisan dan keseimbangan hidup. 

Dari perspektif pendidikan, Dalihan Na Tolu menegaskan bahwa pembentukan karakter tidak 

hanya terjadi di lembaga formal, tetapi juga melalui pengalaman sosial di masyarakat. Proses pendidikan 

yang berlangsung melalui teladan, musyawarah, dan partisipasi sosial ini memperlihatkan bahwa 

pendidikan sejati adalah pendidikan yang membentuk watak dan hati nurani manusia. Sistem ini juga 

menunjukkan bahwa masyarakat tradisional memiliki mekanisme pendidikan yang relevan dengan teori 

modern seperti social learning dan character education. 

Dalam ranah reflektif, Dalihan Na Tolu memberi pesan bahwa nilai-nilai luhur tidak boleh hanya 

dipahami sebagai simbol budaya, tetapi harus dihidupkan dalam tindakan. Ketika masyarakat Mandailing 

menjaga prinsip saling menghormati dan membantu, mereka sesungguhnya sedang mempertahankan nilai 

kemanusiaan universal. Nilai ini tidak hanya relevan bagi Mandailing, tetapi juga bagi bangsa Indonesia 

yang majemuk. Dalam dunia yang semakin individualistik, Dalihan Na Tolu mengajarkan arti kebersamaan, 

empati, dan tanggung jawab sosial  nilai-nilai yang menjadi fondasi bangsa beradab. 

Oleh karena itu, Dalihan Na Tolu tidak hanya menjadi sistem adat yang mengatur hubungan 

kekerabatan, melainkan juga sebuah filosofi kehidupan yang menuntun manusia menuju keseimbangan 

antara adat, agama, dan kemanusiaan. Upaya pelestarian sistem ini berarti menjaga identitas budaya dan 

memperkuat jati diri bangsa. Pendidikan di Indonesia dapat mengambil inspirasi dari sistem ini untuk 

membangun model pembelajaran berbasis budaya lokal yang lebih humanis, kontekstual, dan berakar pada 

nilai-nilai luhur masyarakat. 

Dengan demikian, Dalihan Na Tolu layak diakui bukan hanya sebagai tradisi, tetapi sebagai 

pendidikan hidup tempat manusia Mandailing belajar menjadi pribadi yang beretika, berempati, dan 

beradab. Dalam konteks pembangunan karakter bangsa, sistem ini merupakan cermin kearifan lokal yang 

perlu dijaga dan diwariskan kepada generasi mendatang. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches (5th 

ed.). Los Angeles: SAGE Publications 

Harahap, A. (2019). Dalihan Na Tolu: Sistem Sosial Masyarakat Mandailing. Medan: Universitas Sumatera 

Utara Press. 



 
 

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan 

Masyarakat Mandailing 

 (Khotimah H, et al.) 

 

 
 

 

 

   721 

Harahap, A., & Siregar, Z. (2020). “Internalisasi Nilai Budaya Dalihan Na Tolu dalam Pendidikan 

Karakter.” Jurnal Kebudayaan Nusantara, 7(1), 33–42. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook 

(3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Nasution, H. (2018). “Peran Dalihan Na Tolu dalam Membangun Kekerabatan Masyarakat Mandailing.” 

Jurnal Kebudayaan Nusantara, 6(2), 45–55 

Nasution, H. (2018). “Peran Dalihan Na Tolu dalam Membangun Kekerabatan Masyarakat Mandailing.” 

Jurnal Kebudayaan Nusantara, 6(2), 45–55. 

Nasution, H., & Harahap, A. (2021). Budaya Mandailing dan Tantangan Modernisasi. Medan: Graha 

Pustaka. 

Siahaan, D. (2022). Etnografi dan Pendidikan Sosial dalam Masyarakat Adat Sumatera Utara. Jakarta: 

Rajawali Pers. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

 


