° ° €lSON 3089-7734; plSON 3089-7742
d i Ita I Vol. 2, No. 1, Tahun 2026
doi.org/10.63822/my35rx34

JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN Hal-710-721

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam

Kehidupan Masyarakat Mandailing

Husnil Khotimah Harahap?, Halimatus Sakdiah?, Novita Rahmadani 3,

Nur Maida Sari 4, Khoirunisa Nasution ®
STAIN Mandailing Natal*?34°

*Email

khusnilharahap63@gmail.com diyahbatubara401@gmail.com rahmadanin259@gmail.com

nurmaidasari936@gmail.com khoirunnisa87p@gmail.com

Sejarah Artikel:

Diterima
Disetujui
Diterbitkan

09-12-2025
19-12-2025
21-12-2025

ABSTRACT

Dalihan Na Tolu is a system of values and norms adhered to by the Mandailing community in
North Sumatra. This system not only serves as a guide for life but also as a social education
system that shapes the behavior and character of the community. This study aims to examine
the function of Dalihan Na Tolu as a social education system in the life of the Mandailing
community. The research method used is ethnographic study with a qualitative approach. The
results show that Dalihan Na Tolu functions as an effective social education system in shaping
the behavior and character of the Mandailing community, promoting values such as mutual
cooperation, mutual respect, and responsibility. This study concludes that Dalihan Na Tolu
plays an important role in maintaining social harmony and stability in the Mandailing
community.

Keywords: Dalihan Na Tolu, Social Education System, Mandailing Community, Social Values,
Social Harmony

ABSTRAK

Dalihan Na Tolu merupakan sistem nilai dan norma yang dianut oleh masyarakat Mandailing,
Sumatera Utara. Sistem ini tidak hanya berfungsi sebagai pedoman hidup, tetapi juga sebagai
sistem pendidikan sosial yang membentuk perilaku dan karakter masyarakat. Penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji fungsi Dalihan Na Tolu sebagai sistem pendidikan sosial dalam
kehidupan masyarakat Mandailing. Metode penelitian yang digunakan adalah studi etnografi
dengan pendekatan kualitatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Dalihan Na Tolu berfungsi
sebagai sistem pendidikan sosial yang efektif dalam membentuk perilaku dan karakter
masyarakat Mandailing, serta mempromosikan nilai-nilai seperti gotong royong, saling
menghormati, dan tanggung jawab. Penelitian ini menyimpulkan bahwa Dalihan Na Tolu
memiliki peran penting dalam menjaga keharmonisan dan kestabilan sosial masyarakat
Mandailing.

Kata Kunci: Dalihan Na Tolu, Sistem Pendidikan Sosial, Masyarakat Mandailing, Nilai-Nilai

Sosial, Keharmonisan Sosial

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Husnil Khotimah Harahap, Halimatus Sakdiah, Novita Rahmadani, Nur Maida Sari, & Khoirunisa Nasution. (2025). Fungsi
Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan Masyarakat Mandailing. Jejak Digital: Jurnal IImiah
Multidisiplin, 2(1), 710-721. https://doi.org/10.63822/my35rx34

P

Pulohed by

indoPutfishing

0 710


mailto:khusnilharahap63@gmail.com
mailto:zulhanmaulana901@gmail.com
mailto:rahmadanin259@gmail.com
mailto:nurmaidasari936@gmail.com

Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan S s
Masyarakat Mandailing d lg ltal

(Khotimah H, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

PENDAHULUAN

Masyarakat Mandailing merupakan salah satu kelompok etnis di Sumatera Utara yang memiliki
sistem budaya dan adat istiadat yang kaya serta masih dijaga hingga saat ini. Salah satu sistem budaya yang
menjadi dasar dalam tatanan sosial masyarakat Mandailing adalah Dalihan Na Tolu. Sistem ini bukan hanya
sekadar struktur kekerabatan, tetapi juga berfungsi sebagai pedoman dalam berperilaku, berinteraksi, dan
menyelesaikan berbagai persoalan sosial yang muncul di tengah masyarakat. Dalihan Na Tolu secara
harfiah berarti “tungku yang berkaki tiga”, yang melambangkan keseimbangan hubungan antara tiga unsur
utama dalam kehidupan masyarakat Mandailing, yaitu mora (pemberi perempuan), kahanggi (saudara
sedarah), dan anak boru (penerima perempuan). Ketiga unsur tersebut memiliki fungsi dan tanggung jawab
sosial yang berbeda, namun saling melengkapi dalam menjaga harmoni sosial (Nasution, 2018). Sistem ini
menekankan nilai kesetaraan dan keseimbangan sosial antarindividu dalam komunitas.

Dalam konteks pendidikan sosial, Dalihan Na Tolu berperan sebagai wadah pembelajaran nilai-
nilai moral dan etika bagi masyarakat. Nilai-nilai seperti rasa hormat (somba mar mora), kasih sayang (elek
mar anak boru), dan kehati-hatian dalam bertindak (manat mar kahanggi) menjadi pedoman dalam bersikap
dan berinteraksi. Melalui penerapan nilai-nilai tersebut, masyarakat Mandailing membentuk karakter
individu yang berakhlak, sopan santun, dan bertanggung jawab terhadap lingkungan sosialnya. Pendidikan
sosial yang lahir dari sistem budaya seperti Dalihan Na Tolu berbeda dengan pendidikan formal yang
diberikan di sekolah. Pendidikan sosial ini berlangsung secara alamiah melalui interaksi sosial, kegiatan
adat, dan kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, masyarakat belajar nilai-nilai moral melalui pengalaman
langsung, bukan melalui pembelajaran teoretis (Siregar, 2021). Oleh karena itu, Dalihan Na Tolu dapat
disebut sebagai sistem pendidikan sosial nonformal yang memiliki pengaruh besar terhadap pembentukan
karakter masyarakat Mandailing.

Dalam era globalisasi saat ini, perubahan sosial yang cepat sering kali menggeser nilai-nilai
budaya lokal. Generasi muda cenderung lebih mengenal budaya luar dibandingkan budaya daerahnya
sendiri. Hal ini menyebabkan terjadinya penurunan pemahaman terhadap nilai-nilai Dalihan Na Tolu di
kalangan masyarakat muda Mandailing. Padahal, sistem ini memiliki potensi besar dalam membentuk
karakter yang beradab, disiplin, dan menghormati perbedaan. Nilai-nilai yang terkandung dalam Dalihan
Na Tolu juga mencerminkan bentuk pendidikan karakter berbasis kearifan lokal. Pendidikan karakter yang
berakar pada budaya seperti ini dapat memperkuat identitas dan rasa kebersamaan masyarakat. Sebab,
melalui sistem sosial Dalihan Na Tolu, individu diajarkan untuk hidup rukun, tolong-menolong, dan
menghormati satu sama lain. Nilai-nilai ini sangat relevan dengan tujuan pendidikan nasional dalam
membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia (Harahap & Siregar, 2020).

Selain berfungsi sebagai pedoman perilaku, Dalihan Na Tolu juga memiliki fungsi kontrol sosial
yang mencegah terjadinya konflik. Ketika seseorang melanggar norma atau aturan adat, masyarakat akan
memberikan sanksi sosial berupa teguran atau nasihat agar individu tersebut kembali ke perilaku yang
sesuai. Hal ini menunjukkan bahwa sistem Dalihan Na Tolu tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
edukatif karena mengandung proses pembelajaran sosial di dalamnya. Berdasarkan uraian di atas, dapat
disimpulkan bahwa Dalihan Na Tolu memiliki peran penting sebagai sistem pendidikan sosial yang
membentuk karakter masyarakat Mandailing. Namun, dalam perkembangannya, pemahaman terhadap
nilai-nilai ini mulai berkurang di kalangan generasi muda. Oleh karena itu, penelitian ini dilakukan untuk
mengkaji secara mendalam bagaimana fungsi Dalihan Na Tolu sebagai sistem pendidikan sosial dalam
kehidupan masyarakat Mandailing serta bagaimana nilai-nilai tersebut masih dipraktikkan di tengah
masyarakat saat ini.

o 711



Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan S s
Masyarakat Mandailing d lg ltal

(Khotimah H, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

LANDASAN TEORETIS

Secara teoretis, pendidikan sosial memiliki akar dalam pemikiran sosiolog klasik seperti Emile
Durkheim yang menekankan bahwa pendidikan berfungsi sebagai sarana pewarisan nilai-nilai moral dan
pembentuk solidaritas sosial. Durkheim menjelaskan bahwa masyarakat akan tetap stabil jika anggota-
anggotanya memiliki kesadaran kolektif yang sama terhadap nilai dan norma yang dianut. Dalam konteks
budaya Mandailing, sistem Dalihan Na Tolu memiliki fungsi serupa karena mengajarkan nilai tanggung
jawab, rasa hormat, dan keseimbangan sosial yang menjadi dasar solidaritas masyarakat.
Ki Hajar Dewantara juga menyatakan bahwa pendidikan sejati adalah pendidikan yang menumbuhkan budi
pekerti dan rasa sosial dalam diri manusia. Pandangan ini sangat sejalan dengan fungsi Dalihan Na Tolu
yang membentuk manusia Mandailing menjadi individu yang berbudi luhur melalui penanaman nilai-nilai
seperti “somba mar mora” dan “elek mar anak boru.” Pendidikan sosial tidak sekadar mentransfer ilmu
pengetahuan, tetapi juga membangun kesadaran sosial dan spiritual dalam kehidupan masyarakat.

Selain itu, teori pembelajaran sosial dari Albert Bandura juga relevan untuk menjelaskan
mekanisme pendidikan dalam Dalihan Na Tolu. Bandura menekankan bahwa manusia belajar melalui
pengamatan dan peniruan perilaku orang lain (modeling). Dalam masyarakat Mandailing, anak-anak belajar
norma dan nilai melalui observasi terhadap perilaku orang dewasa dalam berbagai kegiatan adat. Dengan
demikian, proses pendidikan sosial berlangsung secara alami dan berkelanjutan dari generasi ke generasi.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif karena bertujuan untuk memahami makna dan
fungsi Dalihan Na Tolu dalam kehidupan masyarakat Mandailing secara mendalam. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk menafsirkan nilai, norma, dan perilaku sosial masyarakat berdasarkan
konteks budaya yang melingkupinya (Creswell, 2018).Jenis penelitian yang digunakan adalah studi
etnografi, yaitu penelitian yang berfokus pada penggambaran dan pemahaman budaya suatu kelompok
masyarakat secara langsung melalui observasi dan interaksi lapangan. Pendekatan ini sesuai karena Dalihan
Na Tolu merupakan sistem budaya dan sosial yang hanya dapat dipahami melalui keterlibatan langsung
dengan masyarakat Mandailing.

Penelitian dilakukan di beberapa desa di Kecamatan Panyabungan, Kabupaten Mandailing Natal,
Sumatera Utara. Wilayah ini dipilih karena masih mempertahankan nilai dan praktik adat Dalihan Na Tolu
secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari, terutama dalam kegiatan sosial dan upacara adat. Subjek
penelitian meliputi tokoh adat, tokoh masyarakat, orang tua, dan generasi muda Mandailing. Pemilihan
subjek dilakukan dengan teknik purposive sampling, yaitu memilih informan yang dianggap mengetahui
dan memahami praktik serta makna dari Dalihan Na Tolu (Sugiyono, 2019). Jumlah informan dalam
penelitian ini sebanyak 15 orang, terdiri dari 5 tokoh adat, 4 tokoh masyarakat, 3 orang tua, dan 3 generasi
muda. Keberagaman informan ini dimaksudkan untuk mendapatkan pandangan yang komprehensif
mengenai penerapan nilai-nilai Dalihan Na Tolu sebagai sistem pendidikan sosial.

Data dikumpulkan menggunakan tiga teknik utama, yaitu observasi partisipatif, wawancara
mendalam, dan studi dokumentasi (Miles, Huberman, & Saldafia, 2014). Kombinasi ketiga teknik ini
membantu peneliti memperoleh data yang lengkap dan mendalam, baik dari aspek perilaku sosial maupun
makna yang tersembunyi di baliknya. Observasi partisipatif dilakukan dengan cara peneliti ikut serta dalam
berbagai kegiatan masyarakat, seperti gotong royong, pesta adat, dan musyawarah keluarga besar. Melalui
cara ini, peneliti dapat menyaksikan langsung bagaimana nilai-nilai Dalihan Na Tolu diterapkan dalam

o 712



Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan S s
Masyarakat Mandailing d lg ltal

(Khotimah H, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

interaksi sosial. Wawancara mendalam digunakan untuk menggali pengalaman, pemahaman, dan
pandangan informan tentang makna Dalihan Na Tolu dalam kehidupan sosial mereka. Setiap wawancara
berlangsung antara 30-60 menit dan direkam dengan persetujuan informan.

Dokumentasi dilakukan dengan mengumpulkan berbagai sumber tertulis seperti arsip adat, foto
kegiatan budaya, dan literatur tentang Mandailing. Data ini berguna untuk memperkuat hasil observasi dan
wawancara yang telah dilakukan di lapangan. Analisis data dilakukan secara deskriptif kualitatif dengan
model Miles dan Huberman, yaitu melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan
(Miles et al., 2014). Setiap data dianalisis secara tematik untuk menemukan pola nilai-nilai sosial dan
pendidikan dalam Dalihan Na Tolu. Pada tahap reduksi data, peneliti memilih dan memfokuskan data yang
relevan dengan tujuan penelitian. Data yang tidak relevan atau bersifat pengulangan dihilangkan untuk
menjaga keakuratan interpretasi. Tahap penyajian data dilakukan dengan menyusun hasil wawancara,
observasi, dan dokumentasi dalam bentuk narasi deskriptif yang menggambarkan praktik Dalihan Na Tolu
sebagai sistem pendidikan sosial.

Selanjutnya, tahap penarikan kesimpulan dilakukan dengan menafsirkan temuan penelitian untuk
menjawab rumusan masalah. Kesimpulan yang diperoleh diverifikasi kembali melalui member checking,
yaitu mengonfirmasi hasil temuan kepada para informan agar validitas data terjaga. Untuk memastikan
keabsahan data, penelitian ini menggunakan empat kriteria validitas data menurut Lincoln dan Guba, yaitu
credibility, transferability, dependability, dan confirmability. Dengan menerapkan keempat prinsip ini,
hasil penelitian dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Seluruh proses penelitian dilaksanakan dengan
menjunjung tinggi etika penelitian, seperti menghormati adat istiadat setempat, meminta izin kepada tokoh
masyarakat, dan menjaga kerahasiaan identitas informan. Pendekatan etis ini penting agar peneliti diterima
oleh masyarakat dan hasil penelitian mencerminkan realitas sosial yang sebenarnya (Siahaan, 2022).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Dalihan Na Tolu sebagai Sistem Sosial dan Pendidikan Nilai

Dalihan Na Tolu merupakan sistem sosial yang menjadi fondasi kehidupan masyarakat
Mandailing. Istilah ini secara harfiah berarti “tungku berkaki tiga” yang melambangkan keseimbangan dan
kesetaraan dalam hubungan sosial. Ketiga unsur utama dalam sistem ini, yaitu mora (pemberi perempuan),
kahanggi (saudara sedarah), dan anak boru (penerima perempuan), membentuk jaringan sosial yang saling
bergantung dan mengatur tata cara berperilaku dalam kehidupan bermasyarakat (Nasution, 2018). Filosofi
Dalihan Na Tolu bukan hanya mengatur struktur sosial, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral yang
bersifat edukatif. Masyarakat Mandailing diajarkan untuk menghormati orang yang lebih tua, menyayangi
yang lebih muda, dan bersikap bijak kepada sesama. Nilai-nilai ini diajarkan secara turun-temurun melalui
praktik sosial, seperti musyawarah keluarga dan gotong royong.

Dalam perspektif pendidikan sosial, Dalihan Na Tolu berfungsi sebagai sarana pembelajaran nilai
yang berlangsung secara alami di tengah masyarakat. Pendidikan tidak hanya terjadi di lembaga formal
seperti sekolah, tetapi juga melalui pengalaman hidup sehari-hari, interaksi sosial, dan peran tokoh adat.
Sistem ini menjadi “pendidikan moral lokal” yang membentuk kepribadian warga Mandailing. Nilai utama
dalam Dalihan Na Tolu yaitu somba mar mora (hormat kepada pemberi perempuan), elek mar anak boru
(menyayangi penerima perempuan), dan manat mar kahanggi (berhati-hati terhadap saudara sedarah).
Ketiga nilai ini saling melengkapi dan menjadi dasar perilaku sosial masyarakat. Melalui nilai-nilai tersebut,

o 713



Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan S s
Masyarakat Mandailing d lg ltal

(Khotimah H, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

individu Mandailing belajar tentang pentingnya menghormati, menyayangi, dan bersikap adil dalam
hubungan sosial (Harahap, 2019).

Sistem Dalihan Na Tolu juga berfungsi menanamkan rasa tanggung jawab sosial. Dalam
kehidupan sehari-hari, setiap individu memiliki peran sosial yang diatur oleh sistem ini. Misalnya, ketika
ada pesta adat, mora, kahanggi, dan anak boru memiliki tugas masing-masing untuk saling membantu demi
terciptanya kebersamaan. Hal ini menjadi contoh nyata pendidikan sosial berbasis budaya lokal. Melalui
sistem sosial tersebut, masyarakat Mandailing belajar nilai-nilai penting seperti solidaritas, gotong royong,
dan musyawarah. Nilai-nilai ini membentuk karakter sosial masyarakat yang saling peduli dan menghargai
perbedaan. Dalam konteks pendidikan modern, nilai-nilai ini sejalan dengan pendidikan karakter yang
menekankan pembentukan akhlak dan sikap sosial yang baik. Selain itu, Dalihan Na Tolu mengajarkan
prinsip keseimbangan sosial. Tidak ada pihak yang lebih tinggi atau lebih rendah; semua memiliki posisi
dan fungsi masing-masing dalam menjaga keharmonisan. Keseimbangan ini menciptakan tatanan
masyarakat yang adil dan beretika, sekaligus menjadi model pendidikan sosial berbasis nilai-nilai kearifan
lokal.

Nilai pendidikan dalam Dalihan Na Tolu ditanamkan melalui interaksi langsung, bukan melalui
instruksi formal. Anak-anak Mandailing belajar dari teladan orang tua dan lingkungan sekitarnya. Proses
ini dikenal sebagai pendidikan sosial nonformal berbasis komunitas, di mana pengalaman menjadi guru
utama dalam membentuk karakter. Sistem ini juga memiliki fungsi preventif terhadap perilaku negatif
dalam masyarakat. Dengan adanya norma dan aturan dalam Dalihan Na Tolu, setiap individu diingatkan
untuk tidak bertindak melampaui batas atau menyinggung pihak lain. Hal ini memperkuat fungsi sosial
sistem adat sebagai alat pendidikan moral yang efektif (Nasution & Harahap, 2021). Secara keseluruhan,
Dalihan Na Tolu berperan sebagai sistem sosial yang tidak hanya menjaga struktur adat, tetapi juga sebagai
sistem pendidikan nilai yang membentuk karakter masyarakat Mandailing. Sistem ini menjadi media
pembelajaran sosial yang menanamkan rasa hormat, tanggung jawab, dan keseimbangan dalam kehidupan
bersama. Dengan demikian, Dalihan Na Tolu dapat dianggap sebagai “sekolah sosial tradisional” yang
hidup di tengah masyarakat.

Fungsi Edukatif Dalihan Na Tolu dalam Kehidupan Masyarakat Mandailing

Dalihan Na Tolu bukan hanya sistem sosial yang mengatur hubungan kekerabatan, tetapi juga
memiliki fungsi edukatif yang kuat dalam menanamkan nilai-nilai moral kepada masyarakat Mandailing.
Melalui sistem ini, individu belajar tentang tanggung jawab, rasa hormat, dan kebersamaan sejak usia dini.
Nilai-nilai tersebut menjadi dasar pembentukan karakter sosial yang berakhlak dan beradab. Fungsi edukatif
Dalihan Na Tolu terlihat dalam proses pewarisan nilai yang berlangsung secara turun-temurun. Anak-anak
belajar melalui pengamatan terhadap perilaku orang dewasa dalam acara adat, seperti pesta perkawinan,
kematian, dan gotong royong. Pembelajaran berbasis pengalaman langsung ini disebut sebagai pendidikan
kontekstual tradisional, yang efektif dalam membentuk perilaku sosial positif (Lubis, 2020).

Selain itu, sistem ini mengajarkan prinsip saling menghargai dan memahami posisi sosial orang
lain. Misalnya, dalam konteks keluarga besar, setiap anggota memahami perannya sebagai mora, kahanggi,
atau anak boru. Kesadaran ini menumbuhkan rasa disiplin sosial dan empati, dua aspek penting dalam
pendidikan karakter. Melalui kegiatan adat seperti marsiadapari (gotong royong) atau marpokat
(musyawarah), masyarakat Mandailing belajar untuk berkomunikasi secara santun dan menyelesaikan
masalah bersama. Proses ini merupakan bentuk pendidikan sosial yang menumbuhkan kemampuan berpikir
kritis, keterampilan sosial, dan kerja sama dalam komunitas (Harahap, 2019). Fungsi edukatif Dalihan Na
Tolu juga berkaitan dengan pembentukan etika sosial. Setiap individu diajarkan untuk menempatkan diri

o 714



Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan S s
Masyarakat Mandailing d lg ltal

(Khotimah H, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

sesuai adat dan situasi. Misalnya, seorang anak boru wajib bersikap sopan terhadap mora, sementara mora
harus melindungi anak boru. Relasi saling menghormati ini membentuk norma perilaku yang berfungsi
sebagai panduan moral dalam kehidupan masyarakat.

Dalam konteks pendidikan modern, nilai-nilai yang diajarkan oleh Dalihan Na Tolu sejalan
dengan tujuan pendidikan nasional, yaitu membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak
mulia. Hal ini menunjukkan bahwa sistem adat dapat menjadi sumber inspirasi untuk penguatan pendidikan
karakter di sekolah, terutama dalam konteks Kurikulum Merdeka yang menekankan nilai-nilai profil pelajar
Pancasila. Sistem Dalihan Na Tolu juga menjadi sarana pendidikan moral informal yang berperan besar di
tengah perubahan zaman. Ketika pendidikan formal lebih menekankan aspek kognitif, Dalihan Na Tolu
menjaga keseimbangan dengan mengajarkan aspek afektif dan sosial. Dengan demikian, masyarakat
Mandailing tetap memiliki pegangan nilai yang kuat dalam menghadapi modernisasi (Harahap & Siregar,
2020). Fungsi edukatif lain dari sistem ini adalah melatih tanggung jawab sosial. Dalam setiap kegiatan
adat, semua anggota masyarakat memiliki kewajiban moral untuk berpartisipasi. Melalui partisipasi
tersebut, anak-anak belajar arti tanggung jawab, disiplin, dan solidaritas sosial secara nyata.

Pendidikan melalui Dalihan Na Tolu tidak bersifat menggurui, melainkan melalui teladan. Orang
tua, tokoh adat, dan masyarakat menjadi model perilaku bagi generasi muda. Konsep ini sesuai dengan teori
pembelajaran sosial Albert Bandura yang menyatakan bahwa individu belajar melalui pengamatan dan
peniruan perilaku orang lain . Dengan demikian, Dalihan Na Tolu berfungsi sebagai lembaga pendidikan
nonformal berbasis budaya lokal yang menanamkan nilai moral, sosial, dan spiritual kepada masyarakat
Mandailing. Nilai-nilai yang diwariskan melalui sistem ini memperkuat identitas budaya sekaligus menjadi
pondasi karakter bangsa. Karena itu, pelestarian dan integrasi nilai Dalihan Na Tolu dalam pendidikan
formal menjadi langkah strategis untuk memperkaya pendidikan karakter di Indonesia (Siregar, 2021).

Dalihan Na Tolu sebagai Sarana Pembentukan Karakter dan Etika Sosial

Salah satu fungsi utama Dalihan Na Tolu dalam masyarakat Mandailing adalah sebagai sarana
pembentukan karakter individu dan etika sosial. Sistem ini menanamkan nilai-nilai moral melalui interaksi
sosial yang teratur dan penuh makna. Setiap anggota masyarakat memahami tanggung jawab sosial dan
posisinya dalam struktur adat, sehingga tercipta kepribadian yang santun dan beretika. Konsep somba mar
mora (menghormati pihak pemberi perempuan), elek mar anak boru (membujuk dengan kasih sayang pihak
penerima perempuan), dan manat mar kahanggi (berhati-hati dengan sesama saudara) merupakan inti dari
etika sosial dalam budaya Mandailing. Nilai-nilai ini menjadi pedoman hidup yang mengajarkan pentingnya
kesopanan, rasa hormat, dan kehati-hatian dalam berbicara maupun bertindak.

Melalui prinsip-prinsip tersebut, Dalihan Na Tolu membentuk individu yang memiliki karakter
sosial kuat, tidak egois, dan mengutamakan kepentingan bersama. Dalam konteks pendidikan karakter, hal
ini selaras dengan nilai-nilai profil pelajar Pancasila, seperti gotong royong, berakhlak mulia, dan mandiri.
Etika sosial yang diajarkan Dalihan Na Tolu juga berfungsi sebagai kontrol perilaku dalam masyarakat.
Setiap tindakan yang menyimpang dari norma adat akan mendapat teguran secara halus melalui
musyawarah keluarga atau tokoh adat. Proses ini mendidik masyarakat untuk menghargai norma,
bertanggung jawab atas tindakan, dan menjaga nama baik keluarga (Siregar, 2021). Selain sebagai
pengontrol sosial, Dalihan Na Tolu juga memperkuat karakter spiritual masyarakat Mandailing. Nilai-nilai
yang terkandung di dalamnya sangat selaras dengan ajaran Islam, seperti menghormati orang tua, menolong
sesama, dan menjaga silaturahmi. Hal ini menunjukkan adanya integrasi antara adat dan agama dalam
pembentukan moral.

o 715



Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan S s
Masyarakat Mandailing d lg ltal

(Khotimah H, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Dalam konteks pendidikan, sistem ini dapat dikatakan sebagai bentuk hidden curriculum yang
menanamkan nilai tanpa disadari. Anak-anak belajar etika sosial dari pengalaman langsung dalam upacara
adat, interaksi antar keluarga, dan kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, Dalihan Na Tolu berfungsi
sebagai pendidikan moral nonformal yang efektif (Lubis, 2019). Pembentukan karakter melalui Dalihan Na
Tolu juga terlihat dari cara masyarakat Mandailing menyelesaikan konflik. Setiap permasalahan
diupayakan diselesaikan secara damai melalui musyawarah adat, bukan dengan kekerasan. Nilai-nilai ini
membentuk masyarakat yang berkarakter demokratis dan menjunjung tinggi perdamaian. Etika sosial yang
diajarkan sistem ini juga menumbuhkan rasa tanggung jawab sosial tinggi. Seseorang tidak hanya hidup
untuk dirinya sendiri, tetapi juga bertanggung jawab terhadap keluarga dan masyarakat. Dalam kegiatan
adat, semua pihak memiliki peran aktif sesuai posisi masing-masing, dan hal ini menjadi latihan nyata
tanggung jawab sosial.

Dari sisi pendidikan modern, nilai-nilai Dalihan Na Tolu dapat dijadikan model pendidikan
karakter berbasis budaya lokal. Penerapan nilai-nilai seperti saling menghormati, bekerja sama, dan
menghargai perbedaan sangat relevan dalam membangun lingkungan sekolah yang harmonis dan inklusif
(Creswell, 2018). Secara keseluruhan, Dalihan Na Tolu bukan sekadar sistem adat, tetapi juga fondasi moral
masyarakat Mandailing. la menjadi panduan hidup yang menuntun perilaku, menanamkan karakter sosial,
dan menjaga keharmonisan hubungan antarmanusia. Oleh karena itu, pelestarian nilai Dalihan Na Tolu
sangat penting agar karakter dan etika sosial masyarakat tetap kuat di tengah arus globalisasi.

Dalihan Na Tolu sebagai Alat Kontrol dan Harmonisasi Sosial

Dalihan Na Tolu berperan penting sebagai sistem pengendali sosial (social control system) dalam
masyarakat Mandailing. Sistem ini berfungsi menjaga keseimbangan dan keharmonisan hubungan
antarsesama melalui aturan adat dan norma-norma sosial yang disepakati bersama. Dengan demikian,
Dalihan Na Tolu mencegah terjadinya konflik sosial dan menjaga stabilitas kehidupan masyarakat
(Nasution, 2018). Kontrol sosial dalam sistem Dalihan Na Tolu tidak bersifat memaksa, melainkan
menekankan pendekatan moral dan persuasif. Setiap pelanggaran norma adat diselesaikan melalui
musyawarah keluarga atau lembaga adat yang disebut marpokat. Proses ini menanamkan nilai kedewasaan,
tanggung jawab, dan kesadaran moral untuk memperbaiki diri. Selain itu, Dalihan Na Tolu menciptakan
keseimbangan sosial melalui peran dan tanggung jawab yang jelas antara mora, kahanggi, dan anak boru.
Ketiganya saling mengawasi, saling menghargai, dan saling menasehati. Keteraturan ini menjadikan
masyarakat Mandailing terhindar dari perilaku yang merusak tatanan sosial.

Dalam penyelesaian konflik sosial, Dalihan Na Tolu berfungsi sebagai media rekonsiliasi. Ketika
terjadi perselisihan, tokoh adat akan bertindak sebagai penengah dan memberikan nasihat berdasarkan
prinsip adat. Mekanisme ini tidak hanya menyelesaikan masalah, tetapi juga memulihkan hubungan sosial
antarindividu. Sistem ini juga menanamkan nilai musyawarah mufakat yang sejalan dengan prinsip
demokrasi Pancasila. Masyarakat diajarkan untuk menghormati pendapat orang lain dan mencari jalan
tengah yang adil bagi semua pihak. Nilai ini memperkuat karakter gotong royong dan kebersamaan dalam
menyelesaikan persoalan sosial.

Fungsi kontrol sosial Dalihan Na Tolu juga terlihat dalam penerapan sanksi adat. Sanksi diberikan
bukan untuk menghukum, melainkan untuk memperbaiki perilaku dan menjaga kehormatan keluarga. Sifat
sanksinya lebih bersifat moral, seperti nasihat, teguran, atau pengucilan sementara dari kegiatan adat (Lubis,
2019). Selain menjaga disiplin sosial, sistem ini juga memperkuat solidaritas masyarakat. Dalam kegiatan
adat, semua pihak memiliki tanggung jawab moral untuk membantu satu sama lain. Misalnya, dalam acara

o 716



Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan S s
Masyarakat Mandailing d lg ltal

(Khotimah H, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

horja godang (pesta besar), seluruh anggota kekerabatan terlibat aktif, menciptakan rasa kebersamaan yang
mempererat hubungan sosial.

Nilai-nilai yang terkandung dalam Dalihan Na Tolu juga menjadi benteng terhadap pengaruh
negatif modernisasi. Ketika nilai-nilai individualisme semakin kuat, sistem ini tetap mengajarkan
pentingnya kolektivitas dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, Dalihan Na Tolu berperan sebagai
filter budaya yang menjaga moral masyarakat. Selain fungsi sosial, Dalihan Na Tolu juga memiliki fungsi
emosional, yaitu menumbuhkan rasa saling menghargai dan empati antaranggota masyarakat. Melalui
komunikasi adat yang sopan dan penuh makna, masyarakat belajar untuk menahan emosi, berbicara dengan
hormat, dan menyelesaikan masalah tanpa kekerasan (Lubis, 2020). Secara keseluruhan, Dalihan Na Tolu
berfungsi sebagai sistem kontrol sosial yang tidak hanya menjaga keteraturan, tetapi juga membangun
keharmonisan dan kedamaian dalam masyarakat Mandailing. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya
relevan untuk diterapkan dalam konteks pendidikan sosial modern, sebagai bentuk kearifan lokal yang
mampu memperkuat karakter bangsa Indonesia.

Tantangan dan Relevansi Dalihan Na Tolu di Era Modern

Perkembangan zaman dan arus globalisasi membawa dampak besar terhadap tatanan sosial
masyarakat Mandailing, termasuk terhadap sistem nilai Dalihan Na Tolu. Nilai-nilai tradisional yang dulu
dijunjung tinggi mulai tergerus oleh budaya luar yang lebih individualistik. Hal ini menjadi tantangan besar
dalam mempertahankan eksistensi Dalihan Na Tolu sebagai sistem pendidikan sosial yang menanamkan
nilai kebersamaan dan hormat-menghormati.

Generasi muda Mandailing saat ini banyak yang tidak lagi memahami makna filosofis dari Dalihan
Na Tolu. Akibatnya, hubungan sosial antaranggota masyarakat mulai renggang dan kesadaran terhadap adat
istiadat menurun. Perubahan gaya hidup yang serba modern membuat nilai gotong royong dan saling
menghargai semakin jarang dipraktikkan. Salah satu penyebab utama melemahnya penerapan Dalihan Na
Tolu adalah kurangnya pewarisan nilai budaya dari generasi tua kepada generasi muda. Banyak orang tua
yang tidak lagi aktif melibatkan anak-anak mereka dalam kegiatan adat. Padahal, proses belajar nilai sosial
dalam Dalihan Na Tolu bersifat langsung melalui pengalaman dan partisipasi.

Selain itu, pengaruh teknologi dan media sosial juga mempercepat perubahan pola pikir
masyarakat. Munculnya budaya instan dan pragmatis sering kali bertentangan dengan nilai kesabaran,
sopan santun, dan musyawarah yang diajarkan Dalihan Na Tolu. Dalam konteks ini, tantangan terbesar
adalah bagaimana menyesuaikan nilai-nilai adat agar tetap relevan dengan perkembangan zaman tanpa
kehilangan makna aslinya. Namun, di sisi lain, modernisasi juga memberikan peluang baru untuk
menghidupkan kembali nilai Dalihan Na Tolu melalui media pendidikan. Nilai-nilai seperti kerja sama,
tanggung jawab sosial, dan saling menghormati dapat diintegrasikan ke dalam pembelajaran karakter di
sekolah. Dengan demikian, Dalihan Na Tolu dapat menjadi sumber inspirasi pendidikan berbasis kearifan
lokal.

Lembaga pendidikan dan pemerintah daerah memiliki peran penting dalam upaya pelestarian nilai
Dalihan Na Tolu. Melalui kurikulum muatan lokal dan kegiatan ekstrakurikuler, siswa dapat dikenalkan
dengan budaya Mandailing secara kontekstual. Pendekatan ini selaras dengan prinsip Kurikulum Merdeka
yang menekankan pembelajaran berbasis budaya dan karakter. Peran tokoh adat dan masyarakat juga sangat
penting dalam mempertahankan relevansi sistem ini. Mereka berfungsi sebagai panutan dan penyampai
nilai-nilai luhur kepada generasi muda. Kegiatan seperti upacara adat, musyawarah, dan marsiadapari
(gotong royong) sebaiknya terus dilaksanakan agar nilai-nilai sosial tetap hidup dalam praktik kehidupan

o 717



Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan S s
Masyarakat Mandailing d lg ltal

(Khotimah H, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

sehari-hari. Selain melalui pendidikan dan kegiatan adat, pelestarian Dalihan Na Tolu juga dapat dilakukan
dengan memanfaatkan teknologi digital. Misalnya, dengan membuat konten edukatif di media sosial atau
dokumenter budaya yang menjelaskan makna dan fungsi Dalihan Na Tolu. Langkah ini bisa menarik minat
generasi muda untuk mengenal budaya mereka sendiri (Lubis, 2019).

Relevansi Dalihan Na Tolu di era modern tidak hanya terbatas pada masyarakat Mandailing, tetapi
juga dapat menjadi contoh bagi masyarakat Indonesia lainnya. Nilai-nilai seperti gotong royong, toleransi,
dan musyawarah adalah prinsip universal yang sejalan dengan semangat Pancasila dan Bhinneka Tunggal
Ika. Oleh karena itu, penerapan Dalihan Na Tolu dapat memperkuat identitas nasional. Dengan demikian,
meskipun menghadapi tantangan modernisasi, Dalihan Na Tolu tetap relevan sebagai sistem pendidikan
sosial yang mendidik manusia agar beretika, menghargai sesama, dan menjaga harmoni sosial. Melalui
sinergi antara pendidikan, masyarakat, dan teknologi, nilai-nilai luhur ini dapat terus hidup dan diwariskan
kepada generasi berikutnya (Siregar, 2021).

Implikasi Dalihan Na Tolu terhadap Pendidikan Sosial di Indonesia

Konsep Dalihan Na Tolu memiliki relevansi kuat terhadap pendidikan sosial di Indonesia karena
nilai-nilainya mencerminkan semangat kebersamaan, tanggung jawab sosial, dan penghargaan terhadap
orang lain. Dalam konteks pendidikan, nilai-nilai ini sejalan dengan tujuan pembelajaran sosial yang ingin
membentuk siswa menjadi pribadi yang peduli, demokratis, dan berkarakter. Nilai utama dalam Dalihan
Na Tolu seperti somang (hormat), marsiadapari (gotong royong), dan marharoan bolon (kerjasama) sangat
penting untuk diterapkan di sekolah. Melalui integrasi nilai-nilai tersebut, siswa dapat belajar cara
berinteraksi dengan teman sebaya dan menghargai perbedaan. Pendidikan sosial yang berbasis budaya lokal
ini juga membantu siswa memahami akar moral masyarakatnya. Dalam sistem pendidikan nasional,
Kurikulum Merdeka memberi ruang besar bagi pengembangan karakter dan pembelajaran kontekstual
berbasis budaya. Dalihan Na Tolu dapat menjadi sumber belajar yang relevan untuk memperkuat Profil
Pelajar Pancasila, terutama pada dimensi gotong royong, bernalar kritis, dan beriman serta berakhlak mulia.

Penerapan nilai Dalihan Na Tolu di sekolah dasar misalnya dapat diwujudkan melalui kegiatan
kolaboratif, seperti belajar kelompok, kerja bakti, atau musyawarah kelas. Kegiatan semacam ini bukan
hanya melatih kemampuan sosial, tetapi juga menumbuhkan empati dan rasa tanggung jawab terhadap
lingkungan sekitar. Selain di tingkat sekolah dasar, penerapan nilai Dalihan Na Tolu juga relevan di
pendidikan menengah dan tinggi. Mahasiswa dapat mempelajari filosofi budaya ini sebagai bagian dari
mata kuliah Pendidikan Pancasila, Sosiologi, atau Pendidikan Multikultural. Dengan demikian, Dalihan Na
Tolu menjadi alat reflektif untuk membangun kesadaran sosial dan kebangsaan. Guru berperan penting
dalam mengintegrasikan nilai Dalihan Na Tolu ke dalam proses pembelajaran. Guru dapat menjadi teladan
dalam menerapkan prinsip ‘“somba mar mora, manat mardongan tubu, elek mar anak boru” sebagai bentuk
pembiasaan etika sosial di kelas. Dengan keteladanan guru, nilai budaya tidak hanya diajarkan, tetapi juga
dicontohkan secara nyata (Harahap, 2019).

Lebih jauh lagi, pendidikan berbasis Dalihan Na Tolu dapat memperkuat pendidikan karakter
bangsa. Konsep penghormatan dan keseimbangan hubungan sosial dalam budaya Mandailing sejalan
dengan nilai-nilai karakter seperti toleransi, tanggung jawab, dan integritas yang ditekankan dalam
pendidikan nasional (Siregar, 2021). Integrasi nilai Dalihan Na Tolu juga berimplikasi positif terhadap
pembentukan masyarakat yang harmonis dan beradab. Siswa yang memahami nilai saling menghormati
dan bekerja sama sejak dini akan lebih mudah beradaptasi dalam kehidupan sosial yang majemuk. Ini
menjadi pondasi penting dalam membangun bangsa yang inklusif dan berkeadilan.

o 718



Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan S s
Masyarakat Mandailing d lg Ital

(Khotimah H, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Untuk mewujudkan hal tersebut, kolaborasi antara pemerintah, sekolah, dan masyarakat adat
sangat diperlukan. Program muatan lokal dan kegiatan berbasis kearifan lokal perlu diperkuat agar siswa
tidak hanya mengenal budaya secara teori, tetapi juga mengalami dan mempraktikkannya langsung dalam
kehidupan. Dengan demikian, Dalihan Na Tolu memiliki implikasi besar dalam memperkaya pendidikan
sosial di Indonesia. Melalui pendidikan berbasis nilai budaya lokal, siswa tidak hanya dibekali ilmu
pengetahuan, tetapi juga ditanamkan rasa kemanusiaan, solidaritas, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai
ini menjadi fondasi penting untuk membentuk generasi muda yang berkarakter dan mencintai budaya
bangsanya.

Analisis Komparatif

Jika dibandingkan dengan sistem sosial lain di Nusantara, Dalihan Na Tolu memiliki kesamaan
dalam menanamkan nilai-nilai moral dan sosial. Misalnya, dalam budaya Jawa terdapat konsep gotong
royong dan tepo seliro (tenggang rasa), yang sama-sama menekankan kerja sama, saling menghormati, dan
menjaga harmoni sosial. Sementara dalam masyarakat Bugis-Makassar dikenal sistem Siri’ Na Pacce yang
menekankan harga diri, solidaritas, dan tanggung jawab sosial. Semua sistem tersebut memiliki esensi yang
sama: men...
Namun, Dalihan Na Tolu memiliki keunikan tersendiri karena menempatkan keseimbangan antara adat dan
agama sebagai dasar hubungan sosial. Dalam masyarakat Mandailing, adat selalu berjalan beriringan
dengan nilai-nilai Islam, sehingga menghasilkan sistem pendidikan sosial yang bernuansa religius.
Kesatuan antara nilai adat dan agama ini menjadikan Dalihan Na Tolu sebagai model pendidikan moral
yang komprehensif dan relevan bagi pembangunan karakter bangsa Indonesia.

Peran Dalihan Na Tolu di Era  Digital dan Diaspora  Mandailing
Perkembangan teknologi digital telah membawa perubahan besar dalam cara masyarakat Mandailing
berinteraksi dan menjaga nilai-nilai budayanya. Generasi muda yang hidup di era global dan diaspora
Mandailing yang tersebar di berbagai wilayah Indonesia maupun luar negeri menghadapi tantangan dalam
mempertahankan nilai-nilai adat. Namun, perkembangan ini juga memberikan peluang baru bagi
pelestarian Dalihan Na Tolu melalui media digital.
Beberapa komunitas Mandailing kini menggunakan media sosial untuk memperkenalkan kembali nilai-
nilai adat, seperti melalui video edukatif, diskusi daring, dan dokumentasi upacara adat. Aktivitas ini
menunjukkan bahwa Dalihan Na Tolu dapat beradaptasi dengan zaman tanpa kehilangan makna dasarnya.
Prinsip “somba mar mora” dapat diterapkan dalam bentuk etika digital seperti menghormati orang lain
dalam berkomentar dan berinteraksi di dunia maya. Sementara nilai “elek mar anak boru” dapat
diimplementasikan
Rekomendasi Implementatif
Agar nilai-nilai Dalihan Na Tolu tetap hidup dan relevan dalam pendidikan modern, diperlukan langkah
konkret dari berbagai pihak. Pertama, lembaga pendidikan di wilayah Mandailing dapat mengintegrasikan
nilai-nilai budaya lokal ke dalam kurikulum muatan lokal atau proyek penguatan profil pelajar Pancasila
(P5). Misalnya, melalui kegiatan seperti simulasi musyawarah adat, praktik gotong royong, atau studi
budaya lokal. Pendekatan ini dapat membantu siswa memahami nilai-nilai moral melalui pengalaman
langsung.

Kedua, pemerintah daerah dapat bekerja sama dengan lembaga adat untuk mengadakan pelatihan bagi guru
dalam memahami dan mengajarkan nilai-nilai Dalihan Na Tolu. Pelibatan tokoh adat sebagai narasumber
di sekolah juga penting agar proses pewarisan nilai berjalan lebih autentik. Ketiga, penggunaan teknologi

o 719



Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan S s
Masyarakat Mandailing d lg Ital

(Khotimah H, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

digital dapat dimanfaatkan untuk mendokumentasikan dan menyebarkan nilai-nilai Dalihan Na Tolu dalam
bentuk buku digital, video, maupun platform pembelajaran daring. Langkah-langkah tersebut akan
memastikan

KESIMPULAN

Dalihan Na Tolu bukan hanya warisan budaya, melainkan juga sistem pendidikan sosial yang
hidup di tengah masyarakat Mandailing. Dalam konteks sosiologis, sistem ini telah berfungsi sebagai media
sosialisasi dan kontrol sosial yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial kepada
setiap anggota masyarakat. Nilai-nilai seperti somba mar mora, manat mardongan tubu, dan elek mar anak
boru merupakan bentuk nyata pendidikan karakter berbasis kearifan lokal yang menjunjung tinggi
keharmonisan dan keseimbangan hidup.

Dari perspektif pendidikan, Dalihan Na Tolu menegaskan bahwa pembentukan karakter tidak
hanya terjadi di lembaga formal, tetapi juga melalui pengalaman sosial di masyarakat. Proses pendidikan
yang berlangsung melalui teladan, musyawarah, dan partisipasi sosial ini memperlihatkan bahwa
pendidikan sejati adalah pendidikan yang membentuk watak dan hati nurani manusia. Sistem ini juga
menunjukkan bahwa masyarakat tradisional memiliki mekanisme pendidikan yang relevan dengan teori
modern seperti social learning dan character education.

Dalam ranah reflektif, Dalihan Na Tolu memberi pesan bahwa nilai-nilai luhur tidak boleh hanya
dipahami sebagai simbol budaya, tetapi harus dihidupkan dalam tindakan. Ketika masyarakat Mandailing
menjaga prinsip saling menghormati dan membantu, mereka sesungguhnya sedang mempertahankan nilai
kemanusiaan universal. Nilai ini tidak hanya relevan bagi Mandailing, tetapi juga bagi bangsa Indonesia
yang majemuk. Dalam dunia yang semakin individualistik, Dalihan Na Tolu mengajarkan arti kebersamaan,
empati, dan tanggung jawab sosial nilai-nilai yang menjadi fondasi bangsa beradab.

Oleh karena itu, Dalihan Na Tolu tidak hanya menjadi sistem adat yang mengatur hubungan
kekerabatan, melainkan juga sebuah filosofi kehidupan yang menuntun manusia menuju keseimbangan
antara adat, agama, dan kemanusiaan. Upaya pelestarian sistem ini berarti menjaga identitas budaya dan
memperkuat jati diri bangsa. Pendidikan di Indonesia dapat mengambil inspirasi dari sistem ini untuk
membangun model pembelajaran berbasis budaya lokal yang lebih humanis, kontekstual, dan berakar pada
nilai-nilai luhur masyarakat.

Dengan demikian, Dalihan Na Tolu layak diakui bukan hanya sebagai tradisi, tetapi sebagai
pendidikan hidup tempat manusia Mandailing belajar menjadi pribadi yang beretika, berempati, dan
beradab. Dalam konteks pembangunan karakter bangsa, sistem ini merupakan cermin kearifan lokal yang
perlu dijaga dan diwariskan kepada generasi mendatang.

DAFTAR PUSTAKA

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches (5th
ed.). Los Angeles: SAGE Publications

Harahap, A. (2019). Dalihan Na Tolu: Sistem Sosial Masyarakat Mandailing. Medan: Universitas Sumatera
Utara Press.

o 720



Fungsi Dalihan Na Tolu Sebagai Sistem Pendidikan Sosial Dalam Kehidupan d' .t I
Masyarakat Mandailing igita

(Khotimah H, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Harahap, A., & Siregar, Z. (2020). “Internalisasi Nilai Budaya Dalihan Na Tolu dalam Pendidikan
Karakter.” Jurnal Kebudayaan Nusantara, 7(1), 33-42.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook
(3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Nasution, H. (2018). “Peran Dalihan Na Tolu dalam Membangun Kekerabatan Masyarakat Mandailing.”
Jurnal Kebudayaan Nusantara, 6(2), 45-55

Nasution, H. (2018). “Peran Dalihan Na Tolu dalam Membangun Kekerabatan Masyarakat Mandailing.”
Jurnal Kebudayaan Nusantara, 6(2), 45-55.

Nasution, H., & Harahap, A. (2021). Budaya Mandailing dan Tantangan Modernisasi. Medan: Graha
Pustaka.

Siahaan, D. (2022). Etnografi dan Pendidikan Sosial dalam Masyarakat Adat Sumatera Utara. Jakarta:
Rajawali Pers.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

o 721



