
 

  

 

 

 

    896 

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital 

eISSN: 3089-7734; pISSN: 3089-7742 

 

Sejarah Artikel: 
 

ABSTRACT 
This study examines the social and political transformation during the era of the Prophet 

Muhammad SAWasthefoundation of Islamiccivilization. Before the arrival of Islam, Arab 

society lived under an unequal tribal system characterized by conflict and moral as well as 

spiritual decline. Using a qualitative approach through a literature review method, this research 

analyzes how the Prophet MuhammadSAWrestructured social and political systems based on 

the principles of monotheism, justice, and equality. The results show that Islam successfully 

reformed various aspects of life, including the abolition of slavery, the elevation of women’s 

status, and the establishment of an equitable economic system through zakat, the prohibition of 

usury, and the creation of Baitul Mal. Politically, the Medina Charter served as the foundation 

of a lawful and inclusive state that guaranteed religious freedom and upheld the principles of 

consultation and social justice. Thus, the transformation initiated by the Prophet was not only 

religious in nature but also laid the groundwork for the emergence of a humanistic, egalitarian, 

and civilized society 

 

Keywords: Islam, Prophet Muhammad SAW, Social transformation, Medina Charter, Islamic 

politics 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini membahas transformasi sosial dan politik yang terjadi pada masa Nabi 

MuhammadSAWsebagai tonggakawal lahirnya peradaban IslamSebelum kedatangan Islam, 

masyarakat Arab hidup dalam sistem kesukuan yang timpang, penuh konflik, serta krisis moral 

dan spiritual. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur, penelitian ini 

menelaah perubahan struktur sosial dan politik yang dibangun Nabi Muhammad SAW 

berdasarkan ajaran tauhid, keadilan, dan persamaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Islam 

berhasil mereformasi berbagai aspek kehidupan, mulai dari penghapusan perbudakan, 

peningkatan martabat perempuan, hingga penataan sistem ekonomi berkeadilan melalui zakat, 

larangan riba, dan pendirian Baitul Mal. Dalam bidang politik, Piagam Madinah menjadi dasar 

terbentuknya negara hukum yang inklusif, menjamin kebebasan beragama, dan menegakkan 

prinsip musyawarah serta keadilan sosial. Dengan demikian, transformasi yang dilakukan Nabi 

tidak hanya bersifat religius, tetapi juga berfungsi sebagai fondasi bagi pembentukan 

masyarakat modern yang humanis, egaliter, dan berkeadaban. 

 

Katakunci: : Islam, Nabi Muhammad SAW, Transformasi sosial, Piagam Madinah, Politik        

Islam 

 

Diterima  12-12-2025 

Disetujui 22-12-2025 

Diterbitkan  24-12-2025 

 

 

 

 

  

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/jg6mjg76 

 Hal. 896-906 

  

  

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam  

di Era Nabi Muhammad SAW 
 

Gerasela1 , Yuliatin2 , M Zalva Zakira3, Hudaidah4, Tyas Fernanda5 
Pendidikan Sejarah, FKIP, Universitas Sriwijaya, Indonesia1,2,3,4,5 

 

*Email Korespodensi: muhammadzalva83@gmail.com 

 
 

 

mailto:muhammadzalva83@gmail.com


 
 

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era  

Nabi Muhammad SAW 

 (Gerasela, et al.) 

 

 
 

 

 

   897 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Gerasela, Yuliatin, M Zalva Zakira, Hudaidah, & Tyas Fernanda. (2025). Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan 

Islam di Era Nabi Muhammad SAW. Jejak Digital: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 2(1), 896-906. https://doi.org/10.63822/jg6mjg76 

 
 



 
 

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era  

Nabi Muhammad SAW 

 (Gerasela, et al.) 

 

 
 

 

 

   898 

PENDAHULUAN 

Sejarah peradaban manusia menunjukkan bahwa agama sering kali tidak hanya sebagai sistem 

kepercayaan dan ritual semata, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial dan politik. Tranformasi sosial 

dan politik pada saat masa Nabi Muhammad SAW merupakan suatu pristiwa penting dalam Sejarah 

peradaban islam. Sebelum Islam datang Masyarakat di Arab hidup dalam kondisi krisis moral,  sosial serta 

spiritual. Masyarakat Arab pra-Islam hidup dalam struktur sosial yang timpang, diwarnai oleh praktik 

penyembahan berhala, perbudakan, serta dominasi patriarki yang menindas hak perempuan dan kaum 

lemah,(Lilia Ulya Amalia et al., 2025). Masyarakat Arab sebelum Islam, umumnya disebut dengan masa 

Jahiliyah, hidup dalam kondisi sosial, ekonomi, budaya, dan politik yang relatif berbeda dibanding masa 

setelah Islam datang. Struktur masyarakatnya sangat dipengaruhi oleh sistem kesukuan (tribal system), 

loyalitas klan atau suku atas nama nasab, serta kode kehormatan dan adat-istiadat yang diwariskan turun-

temurun. Kekuasaan politik pun bersifat terdesentralisasi: tiap suku memiliki kepala suku sendiri, tidak ada 

pemerintahan sentral yang mengatur seluruh jazirah Arab. Ketika Nabi Muhammad SAW melakukan 

hijrah, beliau tidak hanya berdakwah akan tetapi juga membawa perubahan yang signifikan terhadap 

struktur sosial yakni melalui ajaran tauhid, persamaan dan keadilan. Prinsip tauhid ini menjadi  dasar yang 

meniadakan perbedaan ras ataupun suku, sehingga seluruh umat manusia di pandang sama atau setara 

dihadapan Allah(Ahyuni, 2019). Ajaran tauhid sendiri merupakan suatu keyakinan atau keesaan Allah 

SWT, yang meyakini bahwa hanya Allah satu satunya Tuhan yang layak untuk disembah dan tidak ada 

sekutu baginya. Dengan ajaran tauhid inilah dapat dijadikan fondasi keimanan islam, membebaskan 

manusia dari adanya perbudakan mental, serta menjadi dasar pemahaman akan tujuan hidup, 

kemasyarakatan dan alam semesta. Tauhid juga dapat memberikan pedoman yang jelas bagi umat muslim 

dalam menetapakan akidah keagamaan dan menjalakan hidup sehari hari. 

Dalam bidang politik, Rasulullah SAW melakukan transformasi yang diawali dengan membangun 

sistem pemerintahan berbasis musyawarah dan keadilan.. Prinsip musyawarah menggaris bawahi 

pentingnya mendengarkan pendapat semua pihak terkait sebelum mengambil keputusan yang dapat 

mempengaruhi Masyarakat(Adnan et al., 2024). Pemerintahan Madinah bukan hanya sekedar sistem 

teokratis, akan tetapi berorientasi juga pada kepentingan yang dihadapi masyrakat dengan prinsip 

partisipasi. Dengan musyawarah Nabi tidak menganggap dirinya sebagai raja akan tetapi sebagai pemimpin 

umat yang menegakkan hukum serta nilai moral. Dalam aspek sosial, masyarakat pra-Islam menghadapi 

sejumlah masalah: ketidaksetaraan gender; posisi perempuan yang rendah; perlakuan terhadap anak 

perempuan kadang tragis; perbudakan dan praktik qishâṣ serta hukum darah dalam menyelesaikan konflik 

antar suku. Di bidang ekonomi, mereka mengandalkan perdagangan, peternakan, pertanian di daerah-

daerah tertentu, serta pengembaraan atau nomadisme(Faruq et al., 2024). Kota-kota seperti Makkah sudah 

menjadi pusat perdagangan dan pertukaran budaya sehingga ada keragaman sosial bahkan sebelum Islam. 

Kemudian, dari sudut kepercayaan dan moral, masyarakat Arab sebelum Islam mempercayai banyak 

berhala, melakukan praktik-praktik keagamaan tradisional yang menyimpang dari monoteisme, dan 

memperlihatkan praktik-praktik sosial yang dianggap tidak bermoral dalam perspektif Islam seperti 

kebiasaan berjudi, meminum khamr, ketidakadilan dalam perkawinan, penelantaran anak-anak 

perempuan, dan perlakuan keras terhadap kelompok miskin. 

Masuknya dakwah Islam membawa sebuah perubahan yang baik banyak sisi. Nabi Muhammad SAW 

bukan hanya sebagai figur spiritual, tetapi juga sebagai pemimpin sosial dan politik, yang membangun 

piagam, sistem pemerintahan, hukum, nilai-nilai baru tentang keadilan, persaudaraan, dan hak-hak sosial. 



 
 

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era  

Nabi Muhammad SAW 

 (Gerasela, et al.) 

 

 
 

 

 

   899 

Transformasi tersebut terjadi secara bertahap, dari periode dakwah di Makkah hingga Hijrah ke Madinah, 

di mana aspek politik dan sistem hukum Islam menjadi nyata dalam praktek pemerintahan dan hubungan 

antar kelompok masyarakat. Perjanjian politik seperti Piagam Madinah dan pembentukan lembaga-lembaga 

sosial-politik di Madinah menjadi titik puncak perubahan sistemik. Meskipun banyak penelitian telah 

membahas peristiwa-peristiwa besar dalam sejarah Islam, masih terdapat ruang untuk memperjelas dan 

merinci bagaimana proses transformasi sosial dan politik itu berlangsung: apa saja tantangan yang dihadapi, 

bagaimana nilai-nilai Islam diinternalisasi oleh masyarakat yang sebelumnya hidup dengan adat-istiadat 

Jahiliyah, bagaimana institusi sosial dan politik Islam pertama dibentuk, serta bagaimana dampaknya tidak 

hanya pada masa kenabian tetapi juga secara jangka panjang dalam membentuk masyarakat Islam setelah 

wafatnya Nabi. Tujuan dari adanya kepenulisan artikel ini ialah untuk menganalisis bagaimana 

transformasi perkembang islam dimasa Nabi Muhammad di bidang sosial dan Politik.  

 

 

METODE PELAKSANAAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini ialah dengan pendekatan kualitatif 

dengan metode studi literatur dengan analisis desktiptif dengan mengumpulkan data pustaka, 

membaca, mencatat dan menelaah bahan penelitian(Jamaludin et al., 2023). Yang mana secara 

Bahasa metode berasal dari Bahasa Yunani yang dikenal dengan “Methodos” memiliki arti cara 

atau jalan berhubungan dengan keilmihan maka metode yang menyangkut cara kerja untuk 

memahami sebuah objek sedangkan logos memiliki makna yakni pengetahuan jadi Metodologi 

merupakan pengetahuan mengenai cara kerja(Gerasela et al., 2024). Analisis dilakukan melalui 

kajian pustaka yang mendalam untuk menemukan pola hubungan antara ajaran Islam dengan 

perubahan struktur sosial dan politik pada masa Nabi Muhammad SAW. Penelitian literatur 

bertujuan menggali pemikiran teoretis yang menjadi dasar dalam memahami fenomena 

historis(Munib & Wulandari, 2021). Dengan demikian, penelitian ini berfokus pada interpretasi 

konseptual terhadap sumber sumber untuk menjelaskan bagaimana islam diimplementasikan 

sebagai kekuatan perubahan sosial politik.         

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Transformasi Sosial : Dari Tatanan Jahiliyah Menuju Masyarakat Beradab 

Transformasi sosial yang dilakukan Nabi Muhammad SAW tidak terjadi secara instan, 

melainkan melalui proses pendidikan moral dan sosial yang berlandaskan tauhid. Ajaran tauhid menjadi 

instrumen dekontruksi terhadap sistem kesukuan yang selama ini menimbulkan ketimpangan sosial. 

Dengan mengalihkan loyalitas tertinggi dari kepala suku kepada Allah dan Rasul, prinsip tauhid 

menghasilkan basis identitas baru (ummah) yang melintasi garis-garis kabilah dan patronase tradisional. 

Konsep ummah menegaskan bahwa kesetiaan tertinggi bukan kepada suku atau klan, melainkan kepada 

komunitas iman yang dibangun atas dasar keadilan, kesetaraan, dan tanggung jawab bersama(Omar, 2025).  

Saat umat Islam dari Mekkah (Muhajirin) berpindah ke Madinah, mereka tiba tanpa apapun, hanya 

mengandalkan iman di hati. Mereka adalah kelompok yang sangat rentan. Namun, Nabi Muhammad SAW 

memiliki cara yang lebih dari sekadar memberikan bantuan sementara. Ia memperkenalkan gagasan 



 
 

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era  

Nabi Muhammad SAW 

 (Gerasela, et al.) 

 

 
 

 

 

   900 

Mu'akhah, yang merupakan hubungan persaudaraan yang suci antara setiap pendatang dan warga asli 

Madinah (Anshar). Ini adalah persaudaraan yang sesungguhnya. Seorang Anshar tidak hanya menjabat 

tangan saudaranya yang Muhajirin, tetapi juga membuka pintu rumahnya, membagikan makanannya, dan 

memberikannya akses ke ladang ataupun pasar. Kisah-kisah yang tercatat menunjukkan seberapa tulusnya 

Anshar dalam berbagi, bahkan ada yang menawarkan separuh dari seluruh kekayaannya. Ini adalah contoh 

nyata dari nilai-nilai agama yang diwujudkan dalam tindakan sosial. Lebih dari sekadar upaya pengentasan 

kemiskinan, mu'akhah merupakan strategi cerdas dalam membangun masyarakat. Kebijakan ini secara 

langsung menghindari pembentukan ghetto atau kelompok-kelompok sosial para pendatang. Sebaliknya, ia 

menyatukan dua komunitas menjadi satu keluarga besar yang saling mendukung. Potensi kecemburuan 

sosial atau konflik antarsuku berhasil diminimalkan sejak awal. Mu'akhah adalah contoh luar biasa dari 

kepemimpinan Nabi yang mana beliau memperlihatkan bagaimana nilai-nilai penting seperti persaudaraan 

dapat menjadi cara yang paling efektive untuk menciptakan stabilitas sosial dan jaminan kesejahteraan, 

jauh sebelum konsep negara kesejahteraan modern muncul(Vachruddin, 2021). Program ini bukan hanya 

langkah sosial, melainkan strategi politik untuk mengintegrasikan dua kelompok besar yang memiliki latar 

belakang ekonomi dan budaya berbeda. Mu’akhah menunjukkan bahwa solidaritas dan distribusi ekonomi 

yang adil dapat menjadi dasar pembentukan masyarakat yang harmonis. Dalam konteks teori sosiologi 

agama, pendekatan Nabi ini menggambarkan fungsi agama sebagai social integrator kekuatan yang 

menyatukan elemen-elemen masyarakat dalam nilai moral yang sama.  

Perubahan sosial pada masa Nabi Muhammad SAW adalah cerita tentang bagaimana suatu 

komunitas diangkat dari kegelapan menuju pencerahan, terutama bagi wanita. Mari kita lihat kondisi 

Jazirah Arab sebelum adanya Islam: perempuan berada dalam posisi yang sangat rentan, sering di 

perlakukan seperti barang yang bisa diwariskan tanpa memiliki kontrol atas keuangan mereka. Praktik yang 

menyedihkan seperti pembunuhan anak perempuan menjadi gambaran betapa rendahnya nilai seorang 

perempuan. Kemudian, Islam datang membawa perubahan yang signifikan. Nabi Muhammad SAW melalui 

wahyu, memperkenalkan aturan-aturan yang bukan hanya bersifat moral, tetapi juga merupakan hukum 

yang kuat. Praktik pembunuhan bayi perempuan sepenuhnya dihapuskan, sebagai pernyataan jelas bahwa 

setiap jiwa, baik laki-laki maupun Perempuan memiliki nilai yang setara. Selanjutnya, satu langkah yang 

belum pernah dibayangkan sebelumnya yakni perempuan diberikan hak untuk memiliki kekayaan dan 

menerima warisan, sehingga mereka diakui sebagai individu yang mandiri dalam hukum. Dalam 

pernikahan pun perempuan dihormati, mahar bukan lagi dianggap sebagai harga beli melainkan hadiah 

yang tulus yang mencerminkan tanggung jawab seorang suami. Bahkan dalam urusan rumah tangga yang 

rumit, Islam menyediakan solusi yang adil. Dengan adanya mekanisme khul, perempuan diberikan hak 

untuk mengajukan perceraian, yang menunjukkan pengakuan atas otonomi dan kebebasan mereka dalam 

membuat keputusan penting, ini merupakan bagian dari visi besar untuk menciptakan masyarakat yang 

setara(Asma, 2022). Dari sudut pandang analisis gender saat ini, reformasi yang dilakukan oleh Nabi 

merupakan pondasi penting bagi keadilan sosial dalam tradisi Islam. Para ahli modern melihat hal ini 

sebagai perpaduan antara petunjuk Tuhan dan kebijaksanaan sosial dalam menghadapi ketidakadilan. Hal 

ini menunjukkan bagaimana Islam secara historis dan teologis telah menjadi kekuatan yang 

memberdayakan dan mengangkat martabat mereka yang lemah dan tak berdaya.  

Islam menghadirkan strategi yang progresif dan humanistik dalam menghapus praktik perbudakan 

yang telah mengakar dalam sistem sosial Arab pra-Islam. Proses reformasi ini dilakukan secara bertahap 

dengan menekankan pemulihan martabat manusia sebagai makhluk ciptaan Allah SWT. Pada tahap awal, 

Islam tidak serta-merta melarang perbudakan secara total, tetapi melakukan deconstruction dari dalam 



 
 

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era  

Nabi Muhammad SAW 

 (Gerasela, et al.) 

 

 
 

 

 

   901 

sistem tersebut melalui pendekatan moral dan hukum. Budak tidak lagi diperlakukan sebagai komoditas, 

melainkan sebagai individu yang memiliki hak sosial dan moral. Nabi Muhammad SAW menegaskan 

kewajiban memperlakukan budak secara manusiawi, termasuk pemberian makanan, pakaian, serta beban 

kerja yang layak sesuai kemampuan(Bashir, 2023).  Lebih lanjut, Islam membuka mekanisme legal yang 

mendorong kebebasan secara sistemik. Pembebasan budak (‘itq al-raqabah) ditetapkan sebagai bentuk 

ibadah dan penebusan dosa, bahkan dijadikan salah satu sasaran pendistribusian zakat, hal ini mempertegas 

bahwasanya islam tidak hanya menekankan pembebasan sebagai tindakan moral namun juga 

mengintegasikannya dalam sistem sosial dan keagamaan. 

Secara historis, paradigma Islam terhadap perbudakan dipandang sebagai tonggak awal munculnya 

etika universal tentang kesetaraan manusia. Reformasi bertahap tersebut melahirkan norma moral baru yang 

menolak eksploitasi dan diskriminasi berbasis status sosial. Bahwa islam secara unik menekanan bahwa 

budak memiliki hak dan merupakan subjek moral, yang tidak hanya sekedar sebagai objek 

kepemilikian(Ghoochani Gharawi, 2024). Dalam hal ini dapat ditegaskan jika ajaran islam menolak reduksi 

manusia menjadi barang ekonomis dan memposisikan mereka sebagai agen kemanusiaan yang berhak 

bebas. Dengan demikian, kebijakan Nabi Muhammad SAW dalam menghapus perbudakan bukan hanya 

fenomena sosial-historis, melainkan cerminan visi peradaban Islam yang menempatkan kemanusiaan 

sebagai nilai tertinggi. Penghapusan perbudakan dilakukan dengan strategi tadarruj yang 

mempertimbangkan stabilitas sosial(Bidabad & Tabatabaei, 2019). Yang mana hal ini menandakan bahwa 

Islam mampu melakukan transformasi struktural sambil menjaga keseimbangan sosial. 

Dalam masyarakat yang mengalami kesenjangan tajam antara kaum kaya dan miskin, Islam hadir 

dengan solusi sistemik untuk menciptakan tatanan ekonomi yang lebih manusiawi dan berkeadilan. 

Gagasan ini tidak bersifat utopis, melainkan berakar pada tiga kebijakan fundamental yang bersifat inovatif 

dan aplikatif. Pertama, Islam merekonstruksi makna kedermawanan dengan menetapkan zakat sebagai 

kewajiban sosial-ekonomi bagi setiap individu yang mampu. Zakat tidak lagi dipandang sekadar tindakan 

filantropis, melainkan menjadi instrumen pemerataan ekonomi yang memastikan agar kekayaan tidak 

hanya berputar di kalangan elit, tetapi juga mengalir ke lapisan masyarakat yang membutuhkan. Kebijakan 

ini menandai lahirnya sistem jaminan sosial yang terencana dan terinstitusionalisasi dalam ajaran agama. 

Kedua, Islam menghapus “rantai penindasan” ekonomi yang lazim terjadi pada masa itu, yaitu praktik riba. 

Sistem bunga yang menjerat kaum miskin dalam lingkaran utang berkepanjangan dihapuskan, demi 

menegakkan prinsip transaksi ekonomi yang berlandaskan keadilan, kemitraan, dan keberkahan. Langkah 

ini mencerminkan keberanian Islam dalam mereformasi struktur ekonomi masyarakat yang timpang serta 

mencegah eksploitasi struktural oleh pihak yang lebih kuat. Ketiga, untuk menjamin keberlangsungan 

sistem ekonomi yang berkeadilan tersebut, Nabi Muhammad SAW mendirikan lembaga keuangan publik 

yang dikenal dengan Baitul Mal. Lembaga ini berfungsi sebagai pusat pengelolaan dan distribusi dana umat, 

bagaikan jantung yang memompa “darah ekonomi” ke seluruh tubuh masyarakat. Melalui mekanisme ini, 

Islam mengatur agar harta publik dapat dikelola secara transparan, produktif, dan berorientasi pada 

kepentingan umum(Afiyah Zahrah et al., 2024). Apabila dikaji dari perspektif ekonomi kontemporer, 

banyak pemikir ekonomi Islam modern menegaskan bahwa tiga pilar utama ini zakat, larangan riba, dan 

Baitul Mal menjadi bukti konkret bahwa Islam sejak awal telah membangun fondasi sistem ekonomi 

berkeadilan. Sistem ini tidak hanya berorientasi pada akumulasi keuntungan material, tetapi juga 

menempatkan kesejahteraan, keberkahan, dan kemaslahatan sosial sebagai tujuan utama pembangunan 

ekonomi. Dengan demikian, Islam membangun ekonomi moral yang mengintegrasikan spiritualitas dengan 



 
 

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era  

Nabi Muhammad SAW 

 (Gerasela, et al.) 

 

 
 

 

 

   902 

kesejahteraan sosial yang menunjukkan bahwa kesejahteraan sosial tidak dapat dipisahkan dari prinsip 

moral dan solidaritas kemanusiaan.  

Transformasi sosial dari tatanan Jahiliyah pada masa pra-Islam sebelum kedatangan Nabi 

Muhammad SAW tidak semata-mata berorientasi pada perubahan ritual keagamaan, melainkan bertujuan 

untuk mereformasi nilai-nilai serta struktur sosial yang terintegrasi dalam ajaran tauhid dan norma etika 

Islam(Firdaus et al., 2025). Pada masa pra-Islam, tatanan Jahiliyah beroperasi di bawah sistem hukum 

kesukuan yang menempatkan kepala suku sebagai otoritas tertinggi. Dalam sistem tersebut, masyarakat 

sering kali mengalami kekerasan antarsuku, konflik sosial, dan diskriminasi berdasarkan garis keturunan 

maupun status sosial. Struktur sosial yang timpang ini menyebabkan tidak adanya kepastian hukum dan 

melemahkan solidaritas sosial di antara kelompok masyarakat Arab kala itu. Kedatangan Nabi Muhammad 

SAW membawa perubahan mendasar terhadap sistem tersebut. Beliau menggantikan hukum adat Jahiliyah 

yang berbasis pada kekuasaan suku dengan hukum tertulis yang berlandaskan wahyu, rasionalitas moral, 

dan prinsip keadilan universal. Reformasi hukum ini tidak hanya menata kembali struktur masyarakat, 

tetapi juga berfungsi sebagai upaya preventif agar praktik-praktik sosial Jahiliyah yang bersifat 

diskriminatif dan destruktif tidak terulang kembali pada masa berikutnya. Dengan demikian, Islam 

memperkenalkan sistem hukum baru yang menegakkan nilai kemanusiaan, keadilan sosial, dan tanggung 

jawab moral dalam kehidupan bermasyarakat. 

Salah satu dimensi penting dari transformasi sosial tersebut adalah perubahan status dan peran 

perempuan dalam masyarakat. Sebelum Islam datang, perempuan berada dalam posisi yang sangat 

terpinggirkan; mereka dipandang rendah, dianggap sebagai beban ekonomi, bahkan sering menjadi korban 

praktik kejam seperti penguburan bayi perempuan hidup-hidup(Aswinda & Yusrianto, 2025). Islam 

kemudian menghapus pandangan dan praktik tersebut secara tegas. Melalui wahyu yang dibawa Nabi 

Muhammad SAW, perempuan diberikan hak-hak sosial, ekonomi, dan hukum yang sebelumnya tidak 

mereka miliki, termasuk hak untuk memiliki harta, menerima warisan, dan berpartisipasi dalam kehidupan 

publik. Perubahan tersebut menunjukkan bahwa Islam bukan hanya menegakkan kesetaraan spiritual antara 

laki-laki dan perempuan, tetapi juga mengangkat martabat perempuan dalam ranah sosial. Kedudukan 

perempuan dalam Islam tidak lagi bersifat subordinatif, melainkan sejajar dengan laki-laki dalam hal 

tanggung jawab moral dan sosial. Dengan demikian, transformasi sosial yang terjadi pada masa Nabi 

Muhammad SAW menjadi titik balik penting dalam sejarah peradaban manusia, karena berhasil 

menggantikan sistem patriarki Jahiliyah dengan tatanan masyarakat yang berkeadilan dan beradab. 

 

B. Transformasi Politik : Peletakan dasar Negara Modern di Madinah 

Ketika Nabi Muhammad SAW tiba di Madinah, kota tersebut merupakan ruang sosial yang sangat 

beragam, dihuni oleh berbagai suku dan kelompok agama seperti Muslim, Yahudi, serta kaum penyembah 

berhala Arab. Kondisi ini menyimpan potensi konflik yang besar di antara kelompok-kelompok tersebut. 

Namun, alih-alih menempuh jalan kekerasan, Nabi Muhammad memperkenalkan suatu inovasi sosial-

politik yang luar biasa, yaitu Piagam Madinah. Dokumen ini menjadi perjanjian yang menyatukan seluruh 

penduduk Madinah dalam satu kesepakatan sosial yang adil dan inklusif. Melalui Piagam Madinah, seluruh 

komunitas sepakat untuk hidup dalam satu kesatuan sebagai ummatan wahidah satu komunitas yang saling 

melindungi dan bekerja sama menghadapi ancaman dari luar. Tradisi balas dendam antarsuku dihapuskan, 

dan penyelesaian perselisihan diserahkan kepada Nabi sebagai pemimpin yang adil. Salah satu aspek paling 

progresif dari piagam ini adalah jaminan kebebasan beragama, di mana komunitas Yahudi tetap diberi hak 

penuh untuk menjalankan ajaran serta tradisi mereka tanpa paksaan (M & Maksum, 2025).  Dengan 



 
 

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era  

Nabi Muhammad SAW 

 (Gerasela, et al.) 

 

 
 

 

 

   903 

demikian, Piagam Madinah tidak sekadar dipandang sebagai perjanjian politik semata, melainkan sebagai 

fondasi awal negara berbasis hukum dan pluralisme. Para sejarawan modern menilai bahwa piagam ini 

merupakan cetak biru bagi konsep negara modern yang menegakkan prinsip keadilan, toleransi, dan 

supremasi hukum. Sejak awal, Islam telah menampilkan visi universal tentang bagaimana perbedaan dapat 

diharmoniskan tanpa menghilangkan identitas masing-masing kelompok, piagam Madinah adalah 

manifestasi pertama dari konsep civil state dalam sejarah manusia negara yang menempatkan hukum dan 

keadilan di atas kepentingan kelompok.  

Sebelum datangnya Islam, pola penyelesaian konflik antarsuku di Jazirah Arab umumnya didasarkan 

pada kekuatan dan balas dendam yang tiada akhir. Pertikaian sering kali diwariskan turun-temurun tanpa 

mekanisme penyelesaian yang damai. Namun, kedatangan Islam di Madinah membawa transformasi 

mendasar terhadap sistem sosial tersebut. Nabi Muhammad SAW diangkat sebagai otoritas tertinggi yang 

berperan sebagai pemersatu seluruh komunitas kota. Sejak saat itu, setiap perselisihan diarahkan untuk 

diselesaikan melalui dialog dan hukum, bukan melalui peperangan. Prinsip ini menandai pergeseran besar 

dari budaya kekerasan menuju peradaban hukum, di mana supremasi keadilan menggantikan supremasi 

kekuatan suku. Dengan adanya kepemimpinan yang adil, masyarakat Madinah berangsur-angsur 

meninggalkan tradisi vendetta dan mulai membangun sistem sosial yang berlandaskan kesepakatan 

bersama dan keadilan(Rido ’i, 2024).Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW menunjukkan bahwa 

kekuatan sejati sebuah pemerintahan tidak terletak pada dominasi militer, melainkan pada kebijaksanaan 

dalam mendengar, berdialog, dan mengambil keputusan secara kolektif. Pemerintahannya berdiri di atas 

tiga pilar utama: musyawarah, diplomasi, dan visi universal. Praktik musyawarah tampak jelas dalam 

peristiwa Perang Khandaq, ketika Nabi tidak mengambil keputusan sepihak, melainkan membuka ruang 

diskusi bersama para sahabat hingga muncul gagasan strategis menggali parit sebuah inovasi militer yang 

belum dikenal di dunia Arab kala itu. 

Dalam ranah diplomasi, Nabi menegaskan bahwa kekuatan moral dan kesabaran strategis sering kali 

menghasilkan dampak yang lebih besar dibandingkan kemenangan di medan perang. Perjanjian 

Hudaibiyyah menjadi bukti nyata bahwa kompromi yang tampak melemahkan pada awalnya justru 

memberikan legitimasi politik bagi umat Islam, membuka jalur dakwah yang damai, serta memperluas 

pengaruh Islam di luar Madinah. Lebih dari itu, visi global Nabi terlihat melalui langkahnya mengirim surat 

kepada para kaisar dan raja di kawasan sekitarnya, menandai lahirnya diplomasi lintas bangsa yang 

menempatkan negara Islam sebagai entitas berdaulat di antara peradaban dunia(Difinubun, 2018). Selain 

itu, kepemimpinan Nabi Muhammad SAW menekankan etika politik yang berlandaskan akhlak. Beliau 

menolak kekuasaan yang didasarkan pada kekuatan militer, dan menggantinya dengan otoritas moral yang 

diperoleh melalui kepercayaan publik. olitik kenabian ini menjadikan agama dan negara bukan entitas yang 

terpisah, tetapi dua sisi dari satu sistem etis yang saling melengkapi. Bayangkan negara Madinah yang baru 

berdiri sebagai sebuah kapal besar yang berlayar di lautan penuh gelombang. Di dalam kapal itu, terdapat 

berbagai kabin yang mewakili komunitas yang berbeda Muslim, Yahudi, dan kelompok lainnya yang hidup 

berdampingan di bawah satu kepemimpinan. Piagam Madinah berfungsi layaknya pedoman navigasi yang 

menjaga agar kapal itu tetap stabil di tengah ombak perbedaan. Setiap kelompok diberi kebebasan untuk 

mengatur urusan internalnya sesuai dengan keyakinan masing-masing, namun seluruhnya terikat oleh 

aturan bersama yang menjamin keadilan dan keamanan kolektif. Prinsip ini menegaskan bahwa pluralisme 

bukan sekadar keberagaman, melainkan kesediaan untuk bekerja sama dalam menghadapi tantangan 

bersama. Ketika muncul ancaman eksternal, semua “penumpang kapal” memiliki kewajiban moral dan 

sosial untuk mempertahankan stabilitas bersama. Dalam konteks inilah Madinah menjadi model awal bagi 



 
 

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era  

Nabi Muhammad SAW 

 (Gerasela, et al.) 

 

 
 

 

 

   904 

konsep kebijakan publik yang menempatkan kepentingan umum di atas kepentingan kelompok(Afiyah 

Zahrah et al., 2024). Hijrah Nabi Muhammad SAW ke Madinah pada tahun 622 M menandai titik balik 

sejarah yang sangat penting dalam perkembangan peradaban Islam. Peristiwa ini bukan hanya perpindahan 

fisik, tetapi juga momentum transformasi politik yang mengubah struktur sosial masyarakat Arab dari 

sistem kesukuan menuju sistem pemerintahan berbasis hukum dan kesepakatan bersama. 

Melalui Piagam Madinah, Nabi memperkenalkan struktur kelembagaan yang mengintegrasikan 

fungsi politik, sosial, dan keagamaan dalam satu tatanan pemerintahan yang terorganisasi. Dalam struktur 

ini, legitimasi kekuasaan tidak lagi bersumber dari garis keturunan atau kekuatan militer, melainkan dari 

keadilan dan persetujuan masyarakat. Transformasi politik yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW 

menciptakan sistem pemerintahan yang bersifat partisipatif dan konstitusional(M & Maksum, 2025). Setiap 

kelompok dalam masyarakat memiliki kedudukan yang diakui dan peran yang jelas dalam menjaga 

stabilitas negara. Piagam Madinah menjadi cikal bakal pembentukan negara hukum yang menjamin 

kebebasan beragama, kesetaraan di hadapan hukum, dan penyelesaian sengketa melalui musyawarah. 

Dengan demikian, Madinah berkembang menjadi negara pertama dalam sejarah Islam yang memiliki 

struktur pemerintahan formal dengan prinsip-prinsip demokratis dan berbasis keadilan sosial. Lebih jauh, 

perubahan politik ini juga mencerminkan lahirnya konsep governance yang modern dalam konteks Islam. 

Nabi tidak hanya berperan sebagai pemimpin spiritual, tetapi juga sebagai kepala pemerintahan yang 

menata kehidupan sosial dengan prinsip akuntabilitas, keadilan distributif, dan solidaritas antarkelompok. 

Hubungan antara otoritas dan rakyat dibangun atas dasar kontrak sosial yang dituangkan dalam Piagam 

Madinah di mana hak dan kewajiban setiap warga negara diatur secara seimbang. Transformasi ini 

menjadikan Madinah bukan sekadar pusat keagamaan, tetapi juga laboratorium sosial-politik yang 

memperkenalkan model pemerintahan inklusif dan berbasis nilai kemanusiaan. Prinsip-prinsip inilah yang 

menjadikan pemerintahan Madinah bukan sekadar entitas keagamaan, melainkan prototipe sistem politik 

berbasis dialog, konsensus, dan supremasi hukum. Dengan demikian, transformasi politik yang terjadi di 

Madinah di bawah kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dapat dipandang sebagai tonggak lahirnya tata 

kelola pemerintahan modern dalam perspektif Islam. Ia menampilkan keseimbangan antara nilai moral, 

struktur politik, dan kesadaran sosial. Piagam Madinah menjadi bukti historis bahwa Islam sejak awal telah 

mengajarkan konsep negara yang berlandaskan keadilan, kebebasan, dan persaudaraan universal—sebuah 

sistem yang memandang kekuasaan bukan sebagai alat dominasi, melainkan sebagai amanah untuk menjaga 

kemaslahatan bersama. 

 

 

 KESIMPULAN 

Transformasi sosial dan politik pada masa Nabi Muhammad SAW merupakan proses fundamental 

yang mengubah struktur masyarakat Arab dari sistem kesukuan menuju tatanan yang berkeadilan dan 

berkeadaban. Melalui ajaran tauhid, Nabi berhasil menegakkan prinsip persamaan dan kemanusiaan 

universal yang menjadi dasar peradaban Islam. Dalam ranah sosial, perubahan tersebut tampak pada 

penghapusan perbudakan, peningkatan kedudukan perempuan, dan pembentukan solidaritas umat. 

Sementara dalam ranah politik, Piagam Madinah menegaskan konsep negara hukum yang menjunjung 

keadilan dan pluralisme. Dengan demikian, ajaran dan kepemimpinan Nabi Muhammad SAW telah 

memberikan kontribusi besar bagi pembangunan sistem sosial-politik yang modern dan humanis, yang 

relevan diterapkan dalam konteks masyarakat kontemporer. Penelitian selanjutnya diharapkan dapat 



 
 

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era  

Nabi Muhammad SAW 

 (Gerasela, et al.) 

 

 
 

 

 

   905 

mengkaji lebih dalam tentang relevansi nilai-nilai politik kenabian dalam membangun tata kelola 

pemerintahan Islam modern. 

  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adnan, A., Ali Akbar, M. Y., Muhibudin, M., & Hidayat, F. N. (2024). Politik Dakwah Rosulullah Dalam 

Piagam Madinah Dan Implementasinya Pada Sistem Pemerintahan Di Indonesia. Al-Idaroh: Media 

Pemikiran Manajemen Dakwah, 4(2), 62–82. https://doi.org/10.53888/alidaroh.v4i2.699 

Afiyah Zahrah, Fikriansyah Fikriansyah, Juwita Sifas Sembiring, & Ahmad Wahyudi Zein. (2024). Sejarah 

Pemikiran Islam: Perkembangan Sistem Ekonomi dari Masa Ke Masa. Jurnal Bisnis, Ekonomi 

Syariah, Dan Pajak, 2(1), 48–62. https://doi.org/10.61132/jbep.v2i1.748 

Ahyuni, A. (2019). Konteks Hijrah Nabi Muhammad Saw Dari Mekkah Ke Madinah Melalui Dakwah 

Individual Ke Penguatan Masyarakat. Mamba’ul ’Ulum, 15(2), 1–7. https://doi.org/10.54090/mu.18 

Asma, M. (2022). Women Empowerment in The Context of Teachings of Islam Miss. IRASD Journal of 

Educational Research Volume, 3(1), 1–8. 

Aswinda, & Yusrianto, E. (2025). Jurnal Transformasi Pendidikan Modern Jurnal Transformasi 

Pendidikan Modern. 6(1), 1–8. 

Bashir, H. (2023). Islam and the Emancipatory Ethic: Islamic Law, Liberation Theology and Prison 

Abolition. Religions, 14(9). https://doi.org/10.3390/rel14091083 

Bidabad, B., & Tabatabaei, M. (2019). Slavery in Islam: An Islamic Sufi Approach. International Journal 

of Shari’ah and Corporate Governance Research, 2(2), 1–12. 

https://doi.org/10.46281/ijscgr.v2i2.305 

Difinubun, R. (2018). PERJANJIAN HUDAIBIYAH (SUATU ANALISIS HISTORIS ENTANG 

PENYEBARAN AGAMA ISLAM DI JAZIRAH ARAB). 06(01), 64–86. 

Faruq, U. Al, Dina Audina Hasan Biari, I. L., & Azzahroh, C. S. (2024). Kondisi Sosial Dan Hukum 

Masyarakat Arab Pra-Islam. Jurnal Kajian Agama Dan Dakwah, 4(1), 1–23. 

Firdaus, W. Y., Nurjanah, S., Zulaikha, S., & Hermanto, A. (2025). Aturan Hukum Sebelum Islam. Moral: 

Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 2(2), 352–363. 

Gerasela, Susanti, R., & Hudaidah. (2024). Candi Prambanan Peninggalan Kerajaan Mataram Kuno. 9(2), 

7–11. 

Ghoochani Gharawi, M. A. (2024). The Ethics of Slavery in Islam: Addressing the Doubts. Religious 

Inquiries, 13(2), 115–130. https://doi.org/10.22034/ri.2024.389542.1722 

Jamaludin, U., Adya Pribadi, R., & Sarni, S. (2023). Implementasi Model Problem Based Learning Pada 

Pembelajaran Ipa Untuk Mengembangkan Kemampuan Berpikir Kritis. Didaktik : Jurnal Ilmiah 

PGSD STKIP Subang, 9(2), 3247–3256. https://doi.org/10.36989/didaktik.v9i2.1015 

Lilia Ulya Amalia, Benny Alidasril, & Ellya Roza. (2025). Transformasi Sosial Madinah sebagai Pusat 

Peradaban Islam Awal: Kajian Historis terhadap Fondasi Masyarakat Islam. Al-Zayn : Jurnal Ilmu 

Sosial & Hukum, 3(3), 1583–1595. https://doi.org/10.61104/alz.v3i3.1322 

M, A., & Maksum, A. (2025). Piagam Madinah sebagai Fondasi Negara Modern : Refleksi atas 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW. 1(4), 918–926. 

Munib, A., & Wulandari, F. (2021). Studi Literatur: Efektivitas Model Kooperatif Tipe Course Review 

Horay Dalam Pembelajaran IPA Di Sekolah Dasar. Jurnal Pendidikan Dasar Nusantara, 7(1), 160–

172. https://doi.org/10.29407/jpdn.v7i1.16154 



 
 

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era  

Nabi Muhammad SAW 

 (Gerasela, et al.) 

 

 
 

 

 

   906 

Omar, A. (2025). From Kinship To Global Consciousness : The Evolution Of Ummah In Islamic Thought 

And Politics. 3(4), 98–107. 

Rido ’i, A. (2024). Resolusi Konflik dalam Piagam Madinah: Sebuah Perspektif Manajemen Konflik dalam 

Membangun Aturan Sosial. Tanzhim: Jurnal Dakwah Terprogram, 2(2), 361–384. 

https://doi.org/10.55372/tanzhim.v2i2.30 

Vachruddin, V. P. (2021). Konsepsi dan Strategi Muhammad SAW dalam Mendirikan Negara Madinah 

Al-Munawwarah. Fajar Historia: Jurnal Ilmu Sejarah Dan Pendidikan, 5(1), 70–88. 

https://doi.org/10.29408/fhs.v5i1.3355 

 


