° ° €lSON 3089-7734; plSON 3089-7742
d I Ita I Vol. 2, No. 1, Tahun 2026
doi.org/10.63822/jgémjg76

JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN Hal- 896-906

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam

di Era Nabi Muhammad SAW

Gerasela!- Yuliatin?' M Zalva Zakira®, Hudaidah*, Tyas Fernanda®

Pendidikan Sejarah, FKIP, Universitas Sriwijaya, Indonesia®?345

“Email Korespodensi: muhammadzalva83@gmail.com

Sejarah Artikel:

Diterima
Disetujui
Diterbitkan

P

12-12-2025
22-12-2025
24-12-2025

Pulohed by

indoPutfishing

ABSTRACT

This study examines the social and political transformation during the era of the Prophet
Muhammad SAWasthefoundation of Islamiccivilization. Before the arrival of Islam, Arab
society lived under an unequal tribal system characterized by conflict and moral as well as
spiritual decline. Using a qualitative approach through a literature review method, this research
analyzes how the Prophet MuhammadSAWrestructured social and political systems based on
the principles of monotheism, justice, and equality. The results show that Islam successfully
reformed various aspects of life, including the abolition of slavery, the elevation of women’s
status, and the establishment of an equitable economic system through zakat, the prohibition of
usury, and the creation of Baitul Mal. Politically, the Medina Charter served as the foundation
of a lawful and inclusive state that guaranteed religious freedom and upheld the principles of
consultation and social justice. Thus, the transformation initiated by the Prophet was not only
religious in nature but also laid the groundwork for the emergence of a humanistic, egalitarian,
and civilized society

Keywords: Islam, Prophet Muhammad SAW, Social transformation, Medina Charter, Islamic
politics

ABSTRAK

Penelitian ini membahas transformasi sosial dan politik yang terjadi pada masa Nabi
MuhammadSAWSsebagai tonggakawal lahirnya peradaban IslamSebelum kedatangan Islam,
masyarakat Arab hidup dalam sistem kesukuan yang timpang, penuh konflik, serta krisis moral
dan spiritual. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode studi literatur, penelitian ini
menelaah perubahan struktur sosial dan politik yang dibangun Nabi Muhammad SAW
berdasarkan ajaran tauhid, keadilan, dan persamaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Islam
berhasil mereformasi berbagai aspek kehidupan, mulai dari penghapusan perbudakan,
peningkatan martabat perempuan, hingga penataan sistem ekonomi berkeadilan melalui zakat,
larangan riba, dan pendirian Baitul Mal. Dalam bidang politik, Piagam Madinah menjadi dasar
terbentuknya negara hukum yang inklusif, menjamin kebebasan beragama, dan menegakkan
prinsip musyawarah serta keadilan sosial. Dengan demikian, transformasi yang dilakukan Nabi
tidak hanya bersifat religius, tetapi juga berfungsi sebagai fondasi bagi pembentukan
masyarakat modern yang humanis, egaliter, dan berkeadaban.

Katakunci: : Islam, Nabi Muhammad SAW, Transformasi sosial, Piagam Madinah, Politik
Islam

0 896


mailto:muhammadzalva83@gmail.com

Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era S s
Nabi Muhammad SAW d' ltal

(Gerasela, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Gerasela, Yuliatin, M Zalva Zakira, Hudaidah, & Tyas Fernanda. (2025). Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan
Islam di Era Nabi Muhammad SAW. Jejak Digital: Jurnal llmiah Multidisiplin, 2(1), 896-906. https://doi.org/10.63822/jg6mjg76

o) 897



Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era S s
Nabi Muhammad SAW dl ltal

(Gerasela, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

PENDAHULUAN

Sejarah peradaban manusia menunjukkan bahwa agama sering kali tidak hanya sebagai sistem
kepercayaan dan ritual semata, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial dan politik. Tranformasi sosial
dan politik pada saat masa Nabi Muhammad SAW merupakan suatu pristiwa penting dalam Sejarah
peradaban islam. Sebelum Islam datang Masyarakat di Arab hidup dalam kondisi krisis moral, sosial serta
spiritual. Masyarakat Arab pra-Islam hidup dalam struktur sosial yang timpang, diwarnai oleh praktik
penyembahan berhala, perbudakan, serta dominasi patriarki yang menindas hak perempuan dan kaum
lemah,(Lilia Ulya Amalia et al., 2025). Masyarakat Arab sebelum Islam, umumnya disebut dengan masa
Jahiliyah, hidup dalam kondisi sosial, ekonomi, budaya, dan politik yang relatif berbeda dibanding masa
setelah Islam datang. Struktur masyarakatnya sangat dipengaruhi oleh sistem kesukuan (tribal system),
loyalitas klan atau suku atas nama nasab, serta kode kehormatan dan adat-istiadat yang diwariskan turun-
temurun. Kekuasaan politik pun bersifat terdesentralisasi: tiap suku memiliki kepala suku sendiri, tidak ada
pemerintahan sentral yang mengatur seluruh jazirah Arab. Ketika Nabi Muhammad SAW melakukan
hijrah, beliau tidak hanya berdakwah akan tetapi juga membawa perubahan yang signifikan terhadap
struktur sosial yakni melalui ajaran tauhid, persamaan dan keadilan. Prinsip tauhid ini menjadi dasar yang
meniadakan perbedaan ras ataupun suku, sehingga seluruh umat manusia di pandang sama atau setara
dihadapan Allah(Ahyuni, 2019). Ajaran tauhid sendiri merupakan suatu keyakinan atau keesaan Allah
SWT, yang meyakini bahwa hanya Allah satu satunya Tuhan yang layak untuk disembah dan tidak ada
sekutu baginya. Dengan ajaran tauhid inilah dapat dijadikan fondasi keimanan islam, membebaskan
manusia dari adanya perbudakan mental, serta menjadi dasar pemahaman akan tujuan hidup,
kemasyarakatan dan alam semesta. Tauhid juga dapat memberikan pedoman yang jelas bagi umat muslim
dalam menetapakan akidah keagamaan dan menjalakan hidup sehari hari.

Dalam bidang politik, Rasulullah SAW melakukan transformasi yang diawali dengan membangun
sistem pemerintahan berbasis musyawarah dan keadilan.. Prinsip musyawarah menggaris bawahi
pentingnya mendengarkan pendapat semua pihak terkait sebelum mengambil keputusan yang dapat
mempengaruhi Masyarakat(Adnan et al., 2024). Pemerintahan Madinah bukan hanya sekedar sistem
teokratis, akan tetapi berorientasi juga pada kepentingan yang dihadapi masyrakat dengan prinsip
partisipasi. Dengan musyawarah Nabi tidak menganggap dirinya sebagai raja akan tetapi sebagai pemimpin
umat yang menegakkan hukum serta nilai moral. Dalam aspek sosial, masyarakat pra-Islam menghadapi
sejumlah masalah: ketidaksetaraan gender; posisi perempuan yang rendah; perlakuan terhadap anak
perempuan kadang tragis; perbudakan dan praktik gishas serta hukum darah dalam menyelesaikan konflik
antar suku. Di bidang ekonomi, mereka mengandalkan perdagangan, peternakan, pertanian di daerah-
daerah tertentu, serta pengembaraan atau homadisme(Faruq et al., 2024). Kota-kota seperti Makkah sudah
menjadi pusat perdagangan dan pertukaran budaya sehingga ada keragaman sosial bahkan sebelum Islam.
Kemudian, dari sudut kepercayaan dan moral, masyarakat Arab sebelum Islam mempercayai banyak
berhala, melakukan praktik-praktik keagamaan tradisional yang menyimpang dari monoteisme, dan
memperlihatkan praktik-praktik sosial yang dianggap tidak bermoral dalam perspektif Islam seperti
kebiasaan berjudi, meminum khamr, ketidakadilan dalam perkawinan, penelantaran anak-anak
perempuan, dan perlakuan keras terhadap kelompok miskin.

Masuknya dakwah Islam membawa sebuah perubahan yang baik banyak sisi. Nabi Muhammad SAW
bukan hanya sebagai figur spiritual, tetapi juga sebagai pemimpin sosial dan politik, yang membangun
piagam, sistem pemerintahan, hukum, nilai-nilai baru tentang keadilan, persaudaraan, dan hak-hak sosial.

C) 898



Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era S s
Nabi Muhammad SAW dl ltal

(Gerasela, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Transformasi tersebut terjadi secara bertahap, dari periode dakwah di Makkah hingga Hijrah ke Madinah,
di mana aspek politik dan sistem hukum Islam menjadi nyata dalam praktek pemerintahan dan hubungan
antar kelompok masyarakat. Perjanjian politik seperti Piagam Madinah dan pembentukan lembaga-lembaga
sosial-politik di Madinah menjadi titik puncak perubahan sistemik. Meskipun banyak penelitian telah
membahas peristiwa-peristiwa besar dalam sejarah Islam, masih terdapat ruang untuk memperjelas dan
merinci bagaimana proses transformasi sosial dan politik itu berlangsung: apa saja tantangan yang dihadapi,
bagaimana nilai-nilai Islam diinternalisasi oleh masyarakat yang sebelumnya hidup dengan adat-istiadat
Jahiliyah, bagaimana institusi sosial dan politik Islam pertama dibentuk, serta bagaimana dampaknya tidak
hanya pada masa kenabian tetapi juga secara jangka panjang dalam membentuk masyarakat Islam setelah
wafatnya Nabi. Tujuan dari adanya kepenulisan artikel ini ialah untuk menganalisis bagaimana
transformasi perkembang islam dimasa Nabi Muhammad di bidang sosial dan Politik.

METODE PELAKSANAAN

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini ialah dengan pendekatan kualitatif
dengan metode studi literatur dengan analisis desktiptif dengan mengumpulkan data pustaka,
membaca, mencatat dan menelaah bahan penelitian(Jamaludin et al., 2023). Yang mana secara
Bahasa metode berasal dari Bahasa Yunani yang dikenal dengan “Methodos” memiliki arti cara
atau jalan berhubungan dengan keilmihan maka metode yang menyangkut cara kerja untuk
memahami sebuah objek sedangkan logos memiliki makna yakni pengetahuan jadi Metodologi
merupakan pengetahuan mengenai cara kerja(Gerasela et al., 2024). Analisis dilakukan melalui
kajian pustaka yang mendalam untuk menemukan pola hubungan antara ajaran Islam dengan
perubahan struktur sosial dan politik pada masa Nabi Muhammad SAW. Penelitian literatur
bertujuan menggali pemikiran teoretis yang menjadi dasar dalam memahami fenomena
historis(Munib & Wulandari, 2021). Dengan demikian, penelitian ini berfokus pada interpretasi
konseptual terhadap sumber sumber untuk menjelaskan bagaimana islam diimplementasikan
sebagai kekuatan perubahan sosial politik.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Transformasi Sosial : Dari Tatanan Jahiliyah Menuju Masyarakat Beradab
Transformasi sosial yang dilakukan Nabi Muhammad SAW tidak terjadi secara instan,
melainkan melalui proses pendidikan moral dan sosial yang berlandaskan tauhid. Ajaran tauhid menjadi
instrumen dekontruksi terhadap sistem kesukuan yang selama ini menimbulkan ketimpangan sosial.
Dengan mengalihkan loyalitas tertinggi dari kepala suku kepada Allah dan Rasul, prinsip tauhid
menghasilkan basis identitas baru (ummah) yang melintasi garis-garis kabilah dan patronase tradisional.
Konsep ummah menegaskan bahwa kesetiaan tertinggi bukan kepada suku atau klan, melainkan kepada
komunitas iman yang dibangun atas dasar keadilan, kesetaraan, dan tanggung jawab bersama(Omar, 2025).
Saat umat Islam dari Mekkah (Muhajirin) berpindah ke Madinah, mereka tiba tanpa apapun, hanya
mengandalkan iman di hati. Mereka adalah kelompok yang sangat rentan. Namun, Nabi Muhammad SAW
memiliki cara yang lebih dari sekadar memberikan bantuan sementara. la memperkenalkan gagasan

o) 899



Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era S s
Nabi Muhammad SAW dl ltal

(Gerasela, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Mu'akhah, yang merupakan hubungan persaudaraan yang suci antara setiap pendatang dan warga asli
Madinah (Anshar). Ini adalah persaudaraan yang sesungguhnya. Seorang Anshar tidak hanya menjabat
tangan saudaranya yang Muhajirin, tetapi juga membuka pintu rumahnya, membagikan makanannya, dan
memberikannya akses ke ladang ataupun pasar. Kisah-kisah yang tercatat menunjukkan seberapa tulusnya
Anshar dalam berbagi, bahkan ada yang menawarkan separuh dari seluruh kekayaannya. Ini adalah contoh
nyata dari nilai-nilai agama yang diwujudkan dalam tindakan sosial. Lebih dari sekadar upaya pengentasan
kemiskinan, mu'akhah merupakan strategi cerdas dalam membangun masyarakat. Kebijakan ini secara
langsung menghindari pembentukan ghetto atau kelompok-kelompok sosial para pendatang. Sebaliknya, ia
menyatukan dua komunitas menjadi satu keluarga besar yang saling mendukung. Potensi kecemburuan
sosial atau konflik antarsuku berhasil diminimalkan sejak awal. Mu'akhah adalah contoh luar biasa dari
kepemimpinan Nabi yang mana beliau memperlihatkan bagaimana nilai-nilai penting seperti persaudaraan
dapat menjadi cara yang paling efektive untuk menciptakan stabilitas sosial dan jaminan kesejahteraan,
jauh sebelum konsep negara kesejahteraan modern muncul(Vachruddin, 2021). Program ini bukan hanya
langkah sosial, melainkan strategi politik untuk mengintegrasikan dua kelompok besar yang memiliki latar
belakang ekonomi dan budaya berbeda. Mu 'akhah menunjukkan bahwa solidaritas dan distribusi ekonomi
yang adil dapat menjadi dasar pembentukan masyarakat yang harmonis. Dalam konteks teori sosiologi
agama, pendekatan Nabi ini menggambarkan fungsi agama sebagai social integrator kekuatan yang
menyatukan elemen-elemen masyarakat dalam nilai moral yang sama.

Perubahan sosial pada masa Nabi Muhammad SAW adalah cerita tentang bagaimana suatu
komunitas diangkat dari kegelapan menuju pencerahan, terutama bagi wanita. Mari kita lihat kondisi
Jazirah Arab sebelum adanya Islam: perempuan berada dalam posisi yang sangat rentan, sering di
perlakukan seperti barang yang bisa diwariskan tanpa memiliki kontrol atas keuangan mereka. Praktik yang
menyedihkan seperti pembunuhan anak perempuan menjadi gambaran betapa rendahnya nilai seorang
perempuan. Kemudian, Islam datang membawa perubahan yang signifikan. Nabi Muhammad SAW melalui
wahyu, memperkenalkan aturan-aturan yang bukan hanya bersifat moral, tetapi juga merupakan hukum
yang kuat. Praktik pembunuhan bayi perempuan sepenuhnya dihapuskan, sebagai pernyataan jelas bahwa
setiap jiwa, baik laki-laki maupun Perempuan memiliki nilai yang setara. Selanjutnya, satu langkah yang
belum pernah dibayangkan sebelumnya yakni perempuan diberikan hak untuk memiliki kekayaan dan
menerima warisan, sehingga mereka diakui sebagai individu yang mandiri dalam hukum. Dalam
pernikahan pun perempuan dihormati, mahar bukan lagi dianggap sebagai harga beli melainkan hadiah
yang tulus yang mencerminkan tanggung jawab seorang suami. Bahkan dalam urusan rumah tangga yang
rumit, Islam menyediakan solusi yang adil. Dengan adanya mekanisme khul, perempuan diberikan hak
untuk mengajukan perceraian, yang menunjukkan pengakuan atas otonomi dan kebebasan mereka dalam
membuat keputusan penting, ini merupakan bagian dari visi besar untuk menciptakan masyarakat yang
setara(Asma, 2022). Dari sudut pandang analisis gender saat ini, reformasi yang dilakukan oleh Nabi
merupakan pondasi penting bagi keadilan sosial dalam tradisi Islam. Para ahli modern melihat hal ini
sebagai perpaduan antara petunjuk Tuhan dan kebijaksanaan sosial dalam menghadapi ketidakadilan. Hal
ini menunjukkan bagaimana Islam secara historis dan teologis telah menjadi kekuatan yang
memberdayakan dan mengangkat martabat mereka yang lemah dan tak berdaya.

Islam menghadirkan strategi yang progresif dan humanistik dalam menghapus praktik perbudakan
yang telah mengakar dalam sistem sosial Arab pra-Islam. Proses reformasi ini dilakukan secara bertahap
dengan menekankan pemulihan martabat manusia sebagai makhluk ciptaan Allah SWT. Pada tahap awal,
Islam tidak serta-merta melarang perbudakan secara total, tetapi melakukan deconstruction dari dalam

) 900



Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era S s
Nabi Muhammad SAW dl ltal

(Gerasela, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

sistem tersebut melalui pendekatan moral dan hukum. Budak tidak lagi diperlakukan sebagai komoditas,
melainkan sebagai individu yang memiliki hak sosial dan moral. Nabi Muhammad SAW menegaskan
kewajiban memperlakukan budak secara manusiawi, termasuk pemberian makanan, pakaian, serta beban
kerja yang layak sesuai kemampuan(Bashir, 2023). Lebih lanjut, Islam membuka mekanisme legal yang
mendorong kebebasan secara sistemik. Pembebasan budak ( izg al-ragabah) ditetapkan sebagai bentuk
ibadah dan penebusan dosa, bahkan dijadikan salah satu sasaran pendistribusian zakat, hal ini mempertegas
bahwasanya islam tidak hanya menekankan pembebasan sebagai tindakan moral namun juga
mengintegasikannya dalam sistem sosial dan keagamaan.

Secara historis, paradigma Islam terhadap perbudakan dipandang sebagai tonggak awal munculnya
etika universal tentang kesetaraan manusia. Reformasi bertahap tersebut melahirkan norma moral baru yang
menolak eksploitasi dan diskriminasi berbasis status sosial. Bahwa islam secara unik menekanan bahwa
budak memiliki hak dan merupakan subjek moral, yang tidak hanya sekedar sebagai objek
kepemilikian(Ghoochani Gharawi, 2024). Dalam hal ini dapat ditegaskan jika ajaran islam menolak reduksi
manusia menjadi barang ekonomis dan memposisikan mereka sebagai agen kemanusiaan yang berhak
bebas. Dengan demikian, kebijakan Nabi Muhammad SAW dalam menghapus perbudakan bukan hanya
fenomena sosial-historis, melainkan cerminan visi peradaban Islam yang menempatkan kemanusiaan
sebagai nilai tertinggi. Penghapusan perbudakan dilakukan dengan strategi tadarruj yang
mempertimbangkan stabilitas sosial(Bidabad & Tabatabaei, 2019). Yang mana hal ini menandakan bahwa
Islam mampu melakukan transformasi struktural sambil menjaga keseimbangan sosial.

Dalam masyarakat yang mengalami kesenjangan tajam antara kaum kaya dan miskin, Islam hadir
dengan solusi sistemik untuk menciptakan tatanan ekonomi yang lebih manusiawi dan berkeadilan.
Gagasan ini tidak bersifat utopis, melainkan berakar pada tiga kebijakan fundamental yang bersifat inovatif
dan aplikatif. Pertama, Islam merekonstruksi makna kedermawanan dengan menetapkan zakat sebagai
kewajiban sosial-ekonomi bagi setiap individu yang mampu. Zakat tidak lagi dipandang sekadar tindakan
filantropis, melainkan menjadi instrumen pemerataan ekonomi yang memastikan agar kekayaan tidak
hanya berputar di kalangan elit, tetapi juga mengalir ke lapisan masyarakat yang membutuhkan. Kebijakan
ini menandai lahirnya sistem jaminan sosial yang terencana dan terinstitusionalisasi dalam ajaran agama.
Kedua, Islam menghapus “rantai penindasan” ekonomi yang lazim terjadi pada masa itu, yaitu praktik riba.
Sistem bunga yang menjerat kaum miskin dalam lingkaran utang berkepanjangan dihapuskan, demi
menegakkan prinsip transaksi ekonomi yang berlandaskan keadilan, kemitraan, dan keberkahan. Langkah
ini mencerminkan keberanian Islam dalam mereformasi struktur ekonomi masyarakat yang timpang serta
mencegah eksploitasi struktural oleh pihak yang lebih kuat. Ketiga, untuk menjamin keberlangsungan
sistem ekonomi yang berkeadilan tersebut, Nabi Muhammad SAW mendirikan lembaga keuangan publik
yang dikenal dengan Baitul Mal. Lembaga ini berfungsi sebagai pusat pengelolaan dan distribusi dana umat,
bagaikan jantung yang memompa “darah ekonomi” ke seluruh tubuh masyarakat. Melalui mekanisme ini,
Islam mengatur agar harta publik dapat dikelola secara transparan, produktif, dan berorientasi pada
kepentingan umum(Afiyah Zahrah et al., 2024). Apabila dikaji dari perspektif ekonomi kontemporer,
banyak pemikir ekonomi Islam modern menegaskan bahwa tiga pilar utama ini zakat, larangan riba, dan
Baitul Mal menjadi bukti konkret bahwa Islam sejak awal telah membangun fondasi sistem ekonomi
berkeadilan. Sistem ini tidak hanya berorientasi pada akumulasi keuntungan material, tetapi juga
menempatkan kesejahteraan, keberkahan, dan kemaslahatan sosial sebagai tujuan utama pembangunan
ekonomi. Dengan demikian, Islam membangun ekonomi moral yang mengintegrasikan spiritualitas dengan

O 901



Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era S s
Nabi Muhammad SAW dl ltal

(Gerasela, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

kesejahteraan sosial yang menunjukkan bahwa kesejahteraan sosial tidak dapat dipisahkan dari prinsip
moral dan solidaritas kemanusiaan.

Transformasi sosial dari tatanan Jahiliyah pada masa pra-Islam sebelum kedatangan Nabi
Muhammad SAW tidak semata-mata berorientasi pada perubahan ritual keagamaan, melainkan bertujuan
untuk mereformasi nilai-nilai serta struktur sosial yang terintegrasi dalam ajaran tauhid dan norma etika
Islam(Firdaus et al., 2025). Pada masa pra-Islam, tatanan Jahiliyah beroperasi di bawah sistem hukum
kesukuan yang menempatkan kepala suku sebagai otoritas tertinggi. Dalam sistem tersebut, masyarakat
sering kali mengalami kekerasan antarsuku, konflik sosial, dan diskriminasi berdasarkan garis keturunan
maupun status sosial. Struktur sosial yang timpang ini menyebabkan tidak adanya kepastian hukum dan
melemahkan solidaritas sosial di antara kelompok masyarakat Arab kala itu. Kedatangan Nabi Muhammad
SAW membawa perubahan mendasar terhadap sistem tersebut. Beliau menggantikan hukum adat Jahiliyah
yang berbasis pada kekuasaan suku dengan hukum tertulis yang berlandaskan wahyu, rasionalitas moral,
dan prinsip keadilan universal. Reformasi hukum ini tidak hanya menata kembali struktur masyarakat,
tetapi juga berfungsi sebagai upaya preventif agar praktik-praktik sosial Jahiliyah yang bersifat
diskriminatif dan destruktif tidak terulang kembali pada masa berikutnya. Dengan demikian, Islam
memperkenalkan sistem hukum baru yang menegakkan nilai kemanusiaan, keadilan sosial, dan tanggung
jawab moral dalam kehidupan bermasyarakat.

Salah satu dimensi penting dari transformasi sosial tersebut adalah perubahan status dan peran
perempuan dalam masyarakat. Sebelum Islam datang, perempuan berada dalam posisi yang sangat
terpinggirkan; mereka dipandang rendah, dianggap sebagai beban ekonomi, bahkan sering menjadi korban
praktik kejam seperti penguburan bayi perempuan hidup-hidup(Aswinda & Yusrianto, 2025). Islam
kemudian menghapus pandangan dan praktik tersebut secara tegas. Melalui wahyu yang dibawa Nabi
Muhammad SAW, perempuan diberikan hak-hak sosial, ekonomi, dan hukum yang sebelumnya tidak
mereka miliki, termasuk hak untuk memiliki harta, menerima warisan, dan berpartisipasi dalam kehidupan
publik. Perubahan tersebut menunjukkan bahwa Islam bukan hanya menegakkan kesetaraan spiritual antara
laki-laki dan perempuan, tetapi juga mengangkat martabat perempuan dalam ranah sosial. Kedudukan
perempuan dalam Islam tidak lagi bersifat subordinatif, melainkan sejajar dengan laki-laki dalam hal
tanggung jawab moral dan sosial. Dengan demikian, transformasi sosial yang terjadi pada masa Nabi
Muhammad SAW menjadi titik balik penting dalam sejarah peradaban manusia, karena berhasil
menggantikan sistem patriarki Jahiliyah dengan tatanan masyarakat yang berkeadilan dan beradab.

B. Transformasi Politik : Peletakan dasar Negara Modern di Madinah

Ketika Nabi Muhammad SAW tiba di Madinah, kota tersebut merupakan ruang sosial yang sangat
beragam, dihuni oleh berbagai suku dan kelompok agama seperti Muslim, Yahudi, serta kaum penyembah
berhala Arab. Kondisi ini menyimpan potensi konflik yang besar di antara kelompok-kelompok tersebut.
Namun, alih-alih menempuh jalan kekerasan, Nabi Muhammad memperkenalkan suatu inovasi sosial-
politik yang luar biasa, yaitu Piagam Madinah. Dokumen ini menjadi perjanjian yang menyatukan seluruh
penduduk Madinah dalam satu kesepakatan sosial yang adil dan inklusif. Melalui Piagam Madinah, seluruh
komunitas sepakat untuk hidup dalam satu kesatuan sebagai ummatan wahidah satu komunitas yang saling
melindungi dan bekerja sama menghadapi ancaman dari luar. Tradisi balas dendam antarsuku dihapuskan,
dan penyelesaian perselisihan diserahkan kepada Nabi sebagai pemimpin yang adil. Salah satu aspek paling
progresif dari piagam ini adalah jaminan kebebasan beragama, di mana komunitas Yahudi tetap diberi hak
penuh untuk menjalankan ajaran serta tradisi mereka tanpa paksaan (M & Maksum, 2025). Dengan

o) 902



Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era S s
Nabi Muhammad SAW dl ltal

(Gerasela, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

demikian, Piagam Madinah tidak sekadar dipandang sebagai perjanjian politik semata, melainkan sebagai
fondasi awal negara berbasis hukum dan pluralisme. Para sejarawan modern menilai bahwa piagam ini
merupakan cetak biru bagi konsep negara modern yang menegakkan prinsip keadilan, toleransi, dan
supremasi hukum. Sejak awal, Islam telah menampilkan visi universal tentang bagaimana perbedaan dapat
diharmoniskan tanpa menghilangkan identitas masing-masing kelompok, piagam Madinah adalah
manifestasi pertama dari konsep civil state dalam sejarah manusia negara yang menempatkan hukum dan
keadilan di atas kepentingan kelompok.

Sebelum datangnya Islam, pola penyelesaian konflik antarsuku di Jazirah Arab umumnya didasarkan
pada kekuatan dan balas dendam yang tiada akhir. Pertikaian sering kali diwariskan turun-temurun tanpa
mekanisme penyelesaian yang damai. Namun, kedatangan Islam di Madinah membawa transformasi
mendasar terhadap sistem sosial tersebut. Nabi Muhammad SAW diangkat sebagai otoritas tertinggi yang
berperan sebagai pemersatu seluruh komunitas kota. Sejak saat itu, setiap perselisihan diarahkan untuk
diselesaikan melalui dialog dan hukum, bukan melalui peperangan. Prinsip ini menandai pergeseran besar
dari budaya kekerasan menuju peradaban hukum, di mana supremasi keadilan menggantikan supremasi
kekuatan suku. Dengan adanya kepemimpinan yang adil, masyarakat Madinah berangsur-angsur
meninggalkan tradisi vendetta dan mulai membangun sistem sosial yang berlandaskan kesepakatan
bersama dan keadilan(Rido ’i, 2024).Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW menunjukkan bahwa
kekuatan sejati sebuah pemerintahan tidak terletak pada dominasi militer, melainkan pada kebijaksanaan
dalam mendengar, berdialog, dan mengambil keputusan secara kolektif. Pemerintahannya berdiri di atas
tiga pilar utama: musyawarah, diplomasi, dan visi universal. Praktik musyawarah tampak jelas dalam
peristiwa Perang Khandaq, ketika Nabi tidak mengambil keputusan sepihak, melainkan membuka ruang
diskusi bersama para sahabat hingga muncul gagasan strategis menggali parit sebuah inovasi militer yang
belum dikenal di dunia Arab kala itu.

Dalam ranah diplomasi, Nabi menegaskan bahwa kekuatan moral dan kesabaran strategis sering kali
menghasilkan dampak yang lebih besar dibandingkan kemenangan di medan perang. Perjanjian
Hudaibiyyah menjadi bukti nyata bahwa kompromi yang tampak melemahkan pada awalnya justru
memberikan legitimasi politik bagi umat Islam, membuka jalur dakwah yang damai, serta memperluas
pengaruh Islam di luar Madinah. Lebih dari itu, visi global Nabi terlihat melalui langkahnya mengirim surat
kepada para kaisar dan raja di kawasan sekitarnya, menandai lahirnya diplomasi lintas bangsa yang
menempatkan negara Islam sebagai entitas berdaulat di antara peradaban dunia(Difinubun, 2018). Selain
itu, kepemimpinan Nabi Muhammad SAW menekankan etika politik yang berlandaskan akhlak. Beliau
menolak kekuasaan yang didasarkan pada kekuatan militer, dan menggantinya dengan otoritas moral yang
diperoleh melalui kepercayaan publik. olitik kenabian ini menjadikan agama dan negara bukan entitas yang
terpisah, tetapi dua sisi dari satu sistem etis yang saling melengkapi. Bayangkan negara Madinah yang baru
berdiri sebagai sebuah kapal besar yang berlayar di lautan penuh gelombang. Di dalam kapal itu, terdapat
berbagai kabin yang mewakili komunitas yang berbeda Muslim, Yahudi, dan kelompok lainnya yang hidup
berdampingan di bawah satu kepemimpinan. Piagam Madinah berfungsi layaknya pedoman navigasi yang
menjaga agar kapal itu tetap stabil di tengah ombak perbedaan. Setiap kelompok diberi kebebasan untuk
mengatur urusan internalnya sesuai dengan keyakinan masing-masing, namun seluruhnya terikat oleh
aturan bersama yang menjamin keadilan dan keamanan kolektif. Prinsip ini menegaskan bahwa pluralisme
bukan sekadar keberagaman, melainkan kesediaan untuk bekerja sama dalam menghadapi tantangan
bersama. Ketika muncul ancaman eksternal, semua “penumpang kapal” memiliki kewajiban moral dan
sosial untuk mempertahankan stabilitas bersama. Dalam konteks inilah Madinah menjadi model awal bagi

o) 903



Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era S s
Nabi Muhammad SAW dl |ta|

(Gerasela, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

konsep kebijakan publik yang menempatkan kepentingan umum di atas kepentingan kelompok(Afiyah
Zahrah et al., 2024). Hijrah Nabi Muhammad SAW ke Madinah pada tahun 622 M menandai titik balik
sejarah yang sangat penting dalam perkembangan peradaban Islam. Peristiwa ini bukan hanya perpindahan
fisik, tetapi juga momentum transformasi politik yang mengubah struktur sosial masyarakat Arab dari
sistem kesukuan menuju sistem pemerintahan berbasis hukum dan kesepakatan bersama.

Melalui Piagam Madinah, Nabi memperkenalkan struktur kelembagaan yang mengintegrasikan
fungsi politik, sosial, dan keagamaan dalam satu tatanan pemerintahan yang terorganisasi. Dalam struktur
ini, legitimasi kekuasaan tidak lagi bersumber dari garis keturunan atau kekuatan militer, melainkan dari
keadilan dan persetujuan masyarakat. Transformasi politik yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW
menciptakan sistem pemerintahan yang bersifat partisipatif dan konstitusional(M & Maksum, 2025). Setiap
kelompok dalam masyarakat memiliki kedudukan yang diakui dan peran yang jelas dalam menjaga
stabilitas negara. Piagam Madinah menjadi cikal bakal pembentukan negara hukum yang menjamin
kebebasan beragama, kesetaraan di hadapan hukum, dan penyelesaian sengketa melalui musyawarah.
Dengan demikian, Madinah berkembang menjadi negara pertama dalam sejarah Islam yang memiliki
struktur pemerintahan formal dengan prinsip-prinsip demokratis dan berbasis keadilan sosial. Lebih jauh,
perubahan politik ini juga mencerminkan lahirnya konsep governance yang modern dalam konteks Islam.
Nabi tidak hanya berperan sebagai pemimpin spiritual, tetapi juga sebagai kepala pemerintahan yang
menata kehidupan sosial dengan prinsip akuntabilitas, keadilan distributif, dan solidaritas antarkelompok.
Hubungan antara otoritas dan rakyat dibangun atas dasar kontrak sosial yang dituangkan dalam Piagam
Madinah di mana hak dan kewajiban setiap warga negara diatur secara seimbang. Transformasi ini
menjadikan Madinah bukan sekadar pusat keagamaan, tetapi juga laboratorium sosial-politik yang
memperkenalkan model pemerintahan inklusif dan berbasis nilai kemanusiaan. Prinsip-prinsip inilah yang
menjadikan pemerintahan Madinah bukan sekadar entitas keagamaan, melainkan prototipe sistem politik
berbasis dialog, konsensus, dan supremasi hukum. Dengan demikian, transformasi politik yang terjadi di
Madinah di bawah kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dapat dipandang sebagai tonggak lahirnya tata
kelola pemerintahan modern dalam perspektif Islam. la menampilkan keseimbangan antara nilai moral,
struktur politik, dan kesadaran sosial. Piagam Madinah menjadi bukti historis bahwa Islam sejak awal telah
mengajarkan konsep negara yang berlandaskan keadilan, kebebasan, dan persaudaraan universal—sebuah
sistem yang memandang kekuasaan bukan sebagai alat dominasi, melainkan sebagai amanah untuk menjaga
kemaslahatan bersama.

KESIMPULAN

Transformasi sosial dan politik pada masa Nabi Muhammad SAW merupakan proses fundamental
yang mengubah struktur masyarakat Arab dari sistem kesukuan menuju tatanan yang berkeadilan dan
berkeadaban. Melalui ajaran tauhid, Nabi berhasil menegakkan prinsip persamaan dan kemanusiaan
universal yang menjadi dasar peradaban Islam. Dalam ranah sosial, perubahan tersebut tampak pada
penghapusan perbudakan, peningkatan kedudukan perempuan, dan pembentukan solidaritas umat.
Sementara dalam ranah politik, Piagam Madinah menegaskan konsep negara hukum yang menjunjung
keadilan dan pluralisme. Dengan demikian, ajaran dan kepemimpinan Nabi Muhammad SAW telah
memberikan kontribusi besar bagi pembangunan sistem sosial-politik yang modern dan humanis, yang
relevan diterapkan dalam konteks masyarakat kontemporer. Penelitian selanjutnya diharapkan dapat

0 904



Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era S s
Nabi Muhammad SAW dlgltal

(Gerasela, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

mengkaji lebih dalam tentang relevansi nilai-nilai politik kenabian dalam membangun tata kelola
pemerintahan Islam modern.

DAFTAR PUSTAKA

Adnan, A., Ali Akbar, M. Y., Muhibudin, M., & Hidayat, F. N. (2024). Politik Dakwah Rosulullah Dalam
Piagam Madinah Dan Implementasinya Pada Sistem Pemerintahan Di Indonesia. Al-ldaroh: Media
Pemikiran Manajemen Dakwah, 4(2), 62—82. https://doi.org/10.53888/alidaroh.v4i2.699

Afiyah Zahrah, Fikriansyah Fikriansyah, Juwita Sifas Sembiring, & Ahmad Wahyudi Zein. (2024). Sejarah
Pemikiran Islam: Perkembangan Sistem Ekonomi dari Masa Ke Masa. Jurnal Bisnis, Ekonomi
Syariah, Dan Pajak, 2(1), 48-62. https://doi.org/10.61132/jbep.v2il1.748

Ahyuni, A. (2019). Konteks Hijrah Nabi Muhammad Saw Dari Mekkah Ke Madinah Melalui Dakwah
Individual Ke Penguatan Masyarakat. Mamba 'ul "Ulum, 15(2), 1-7. https://doi.org/10.54090/mu.18

Asma, M. (2022). Women Empowerment in The Context of Teachings of Islam Miss. IRASD Journal of
Educational Research Volume, 3(1), 1-8.

Aswinda, & Yusrianto, E. (2025). Jurnal Transformasi Pendidikan Modern Jurnal Transformasi
Pendidikan Modern. 6(1), 1-8.

Bashir, H. (2023). Islam and the Emancipatory Ethic: Islamic Law, Liberation Theology and Prison
Abolition. Religions, 14(9). https://doi.org/10.3390/rel14091083

Bidabad, B., & Tabatabaei, M. (2019). Slavery in Islam: An Islamic Sufi Approach. International Journal
of Shari’ah and Corporate Governance Research, 2(2), 1-12.
https://doi.org/10.46281/ijscgr.v2i2.305

Difinubun, R. (2018). PERJANJIAN HUDAIBIYAH (SUATU ANALISIS HISTORIS ENTANG
PENYEBARAN AGAMA ISLAM DI JAZIRAH ARAB). 06(01), 64-86.

Farug, U. Al, Dina Audina Hasan Biari, I. L., & Azzahroh, C. S. (2024). Kondisi Sosial Dan Hukum
Masyarakat Arab Pra-Islam. Jurnal Kajian Agama Dan Dakwah, 4(1), 1-23.

Firdaus, W. Y., Nurjanah, S., Zulaikha, S., & Hermanto, A. (2025). Aturan Hukum Sebelum Islam. Moral:
Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 2(2), 352—-363.

Gerasela, Susanti, R., & Hudaidah. (2024). Candi Prambanan Peninggalan Kerajaan Mataram Kuno. 9(2),
7-11.

Ghoochani Gharawi, M. A. (2024). The Ethics of Slavery in Islam: Addressing the Doubts. Religious
Inquiries, 13(2), 115-130. https://doi.org/10.22034/ri.2024.389542.1722

Jamaludin, U., Adya Pribadi, R., & Sarni, S. (2023). Implementasi Model Problem Based Learning Pada
Pembelajaran Ipa Untuk Mengembangkan Kemampuan Berpikir Kritis. Didaktik : Jurnal Ilmiah
PGSD STKIP Subang, 9(2), 3247-3256. https://doi.org/10.36989/didaktik.v9i2.1015

Lilia Ulya Amalia, Benny Alidasril, & Ellya Roza. (2025). Transformasi Sosial Madinah sebagai Pusat
Peradaban Islam Awal: Kajian Historis terhadap Fondasi Masyarakat Islam. Al-Zayn : Jurnal Ilmu
Sosial & Hukum, 3(3), 1583-1595. https://doi.org/10.61104/alz.v3i3.1322

M, A., & Maksum, A. (2025). Piagam Madinah sebagai Fondasi Negara Modern : Refleksi atas
Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW. 1(4), 918-926.

Munib, A., & Wulandari, F. (2021). Studi Literatur: Efektivitas Model Kooperatif Tipe Course Review
Horay Dalam Pembelajaran IPA Di Sekolah Dasar. Jurnal Pendidikan Dasar Nusantara, 7(1), 160—
172. https://doi.org/10.29407/jpdn.v7i1.16154

O 905



Transformasi Sosial dan Politik dalam Perkembangan Islam di Era S s
Nabi Muhammad SAW dl ltal

(Gerasela, etal.) JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Omar, A. (2025). From Kinship To Global Consciousness : The Evolution Of Ummah In Islamic Thought
And Politics. 3(4), 98-107.

Rido ’i, A. (2024). Resolusi Konflik dalam Piagam Madinah: Sebuah Perspektif Manajemen Konflik dalam
Membangun Aturan Sosial. Tanzhim: Jurnal Dakwah Terprogram, 2(2), 361-384.
https://doi.org/10.55372/tanzhim.v2i2.30

Vachruddin, V. P. (2021). Konsepsi dan Strategi Muhammad SAW dalam Mendirikan Negara Madinah
Al-Munawwarah. Fajar Historia: Jurnal Ilmu Sejarah Dan Pendidikan, 5(1), 70-88.
https://doi.org/10.29408/fhs.v5i1.3355

O 906



