
 

  

 

 

 

    1301 

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital 

eISSN: 3089-7734; pISSN: 3089-7742 

 

Sejarah Artikel: 
 

ABSTRACT 
This study examines the tension between religious narratives and sentimental visuals in Joko 

Anwar's film Siksa Kubur (2024), using an ushul fiqh approach and literary analysis. Through 

a multidisciplinary lens, this study analyzes how several visuals or scenes depicted in the film 

negotiate the depiction of siksa kubur from fiqh, thereby giving rise to two statements in the 

concept of ushul fiqh, namely maslahah and mafsadah. The findings reveal the extent to which 

visual components demonstrate the nature of maslahah and mafsadah while comparing the 

strength of these two characteristics in the film Siksa Kubur. 

 

Keywords: film, Islamic jurisprudence, literature, contemporary 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini mengkaji suatu ketegangan antara narasi religius dan visual sentimental dalam 

film Siksa Kubur (2024) karya Joko Anwar, dengan menggunakan pendekatan ushul fiqih dan 

analisis sastra. Melalui lensa multidisiplin, kajian ini menganalisis bagaimana beberapa visual 

atau adegan yang digambarkan dalam film tersebut menegosiasikan penggambaran siksa kubur 

dari fiqh, sehingga dapat menimbulkan dua pernyataan dalam konsep ushul fiqh, yaitu antara 

maslahah dan mafsadah. Temuan menunjukkan seberapa banyak komponen visual yang 

menunjukan sifat maslahah serta mafsadah sambil membandingkan terkait kekuatan kedua sifat 

tersebut di dalam film Siksa Kubur. 

 

Katakunci:  film, ushul fiqih, sastra, kontemporer 

Diterima  20-12-2025 

Disetujui 30-12-2025 

Diterbitkan  01-01-2025 

 

 
 

  

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/9vzxf052 

 Hal. 1301-1309 

  

  

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual  Sentimental  Menggunakan 

Konsep Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur 
 

Fadia Raihan Aqrandista 1, Sari Riska Rosmiati2, Fachri Rachmat Afrizal3,  

Tenny Sudjatnika4 

Sastra Inggris, Adab dan Humaniora, Universitas Islam Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia1,2,3,4 

 

*Email Korespodensi: fadiaqrandista1011@gmail.com  
 

 

mailto:fadiaqrandista1011@gmail.com


 
 

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual  Sentimental  Menggunakan Konsep 

Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur 

 (Aqrandista, et al.) 

 

 
 

 

 

   1302 

PENDAHULUAN 

Indonesia merupakan negara yang kaya akan film-film yang selalu diminati banyak orang. Bahkan 

beberapa film dapat diapresiasikan hingga tingkat internasional. Seperti yang diketahui banyak orang, 

Indonesia kaya akan budaya, agama, juga adat istiadatnya. Sehingga kepercayaan setiap budaya itulah yang 

membuat Indonesia menjadi negara yang luas akan mitologi, mistis, kepercayaan-kepercayaan leluhur, dan 

lain sebagainya (Setyaningsih, n.d.). Menurut Guinness World Record, Indonesia menjadi negara yang 

memiliki industri film yang paling fokus pada genre horor. Bahkan Indonesia menempati peringkat pertama 

sebagai negara yang memproduksi film horor sebagai proporsi dari total output sinema nasionalnya yang 

mana sebanyak 25, 8% merupakan jumlah produksi film horor dari keseluruhan film horor di Indonesia 

dari tahun 2000 hingga 2023 (World-records, 2023). 
Peminat tontonan bergenre horor ini sudah menjadi alasan yang jelas bahwa orang Indonesia sangat 

menyukai genre tersebut. Apalagi melihat Indonesia yang kental dengan kepercayaan akan hal-hal yang 

gaib. Sehingga pembuatan film horor di Indonesia lebih banyak memanfaatkan kedekatan antara narasi film 

dengan kondisi masyarakat saat itu (Setyaningsih, n.d.). Tidak dapat dipungkiri bahwa industri film di 

Indonesia sukses menampilkan narasi film dan visual yang dekat dengan apa yang dibayangi atau dialami 

oleh penonton. Walau terkadang beberapa film horor Indonesia menjadi hal yang sentimental bagi sebagian 

orang, khususnya para ulama, kritikus, atau bahkan orang-orang yang memiliki kepercayaan yang kuat 

terhadap agamanya sendiri. Hal ini menjadi sesuatu yang unik untuk diperbincangkan. Apakah film horor 

Indonesia lebih banyak menampilkan kebaikan atau justru kejelekan? 
Salah satu sutradara dari industri film horor di Indonesia yang sudah dikenal oleh banyak orang 

adalah Joko Anwar. Ia merupakan sutradara sekaligus editor film bergenre horor yang sukses membuat 

beberapa film horor Indonesia bisa terkenal di kancah internasional. Ia selalu menciptakan karya-karya out 

of the box yang unik.Salah satunya ialah film karya Joko Anwar yaitu Siksa Kubur yang di unggah di 

bioskop pada tahun 2024 kemarin menjadi titik kulminasi dalam evolusi perfilman horor Indonesia, yang 

mana film ini bukan sekedar mencatat rekor box office dengan jutaan penonton domestik serta 

internasional, akan tetapi itu juga memicu perdebatan antara para ulama, akademisi, serta kritikus film 

tentang bagaimana narasi religius dalam Islam terutama konsep siksa kubur yang diuraikan secara rinci 

dalam dalil Al-Quran (seperti di surat Ghafir: 46 mengenai azab firaun di neraka) dan juga beberapa hadits 

shahih (riwayat Bukhari no. 1374 tentang pertanyaan Munkar-Nakir) yang pada akhirnya berdialog di 

dalam satu kisah film yang dapat kita tonton dan kita nikmati dengan mempelajari nilai-nilai kebaikan dan 

keburukannya melalui narasi non-linear . 
Perkembangan mengenai genre horor religius di Indonesia dapat kita lihat sejak era 1970-an seperti 

film Night of the Spirits, hingga era digital pasca 2010 yang mana di era ini Timo Tjahjanto serta Joko 

Anwar berusaha mengintegrasikan CGI canggih untuk merepresentasikan alam gaib di dalam film Siksa 

Kubur. Sehingga film Siksa Kubur ini unik karena secara eksplisit mengadaptasi teks fiqih klasik seperti 

Kitab Al-Qubur Imam Al-Ghazali atau penjelasan Siksa Kubur dalam Fath Al-Bari karya Ibnu Hajar, yang 

mana kubur digambarkan sebagai “penjara pertama” yang menentukan nasib akhirat berdasarkan amal 

perbuatan manusia selama di dunia, namun kemudian oleh Joko Anwar disajikan dengan penuh misteri, 

teka teki, dan membuat merinding dengan adegan-adegan yang sadis dan tidak masuk akal (Auda, 2008). 
Ketegangan sentral muncul dari setiap prinsip ushul fiqh: apakah representasi visual ini jatuh ke 

ranah taswir (penggambaran makhluk hidup) yang mana hal tersebut dilarang dengan dasar hadits 

“Sesungguhnya orang-orang yang paling keras siksaannya di hari kiamat adalah para pembuat gambar” 

(HR. Bukhari-Muslim), atau ternyata di sisi lain hal ini bisa menjadi ijtihad mu’asir yang selaras dengan 

maqasid al-syari’ah Imam Syatibi, diman tujuan syariah yaitu ada lima, antara lain hifz al-din (agama), hifz 

al-nafs (jiwa), hifz al-’aql (akal), hifz al-nasl (keturunan), hifz al-mal (harta). Sehingga Semuanya itu bisa 

tercapai melalui seni yang memprovokasi taqwa tanpa gore eksplisit yang bisa memicu trauma psikologis 

penontonnya (Al-Zuhaili, 1997).   

 



 
 

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual  Sentimental  Menggunakan Konsep 

Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur 

 (Aqrandista, et al.) 

 

 
 

 

 

   1303 

Penelitian ini merumuskan masalah utama yang penting, yaitu diantaranya ialah, sejauh mana 

visual sentimental dalam film Siksa Kubur seperti adegan azab kubur, simbol barzakh, jumpscare intens, 

dan representasi tokoh hipokrit yang bisa menimbulkan ketegangan antara maslahah (manfaat dari film 

tersebut yang bisa didapatkan seperti peningkatan taqwa, refleksi moral, kesadaran akhirat, dan kritik sosial 

terhadap penyimpangan keagamaan) atau juga mafaadah (mudharat seperti salah tafsir akidah ghaib, 

eksploitasi gore, ambiguitas teologis, atau bahkan trauma psikologis? (Al-Ghazali, 2005) Lalu pertanyaan 

kedua ialah, apakah dominasi dari sifat maslahah dalam film tersebut di tingkat dharuriyyah, hajiyyah, 

hingga tahsiniyyah dapat mendukung prinsip jalb al-maslahah, atau bahkan mafsadah yang potensial? 

Terutama pada adegan sensoril berlebih yang memerlukan prioritas dar’al-mafsadah muqaddam ‘ala jalb 

al-maslahah sesuai kaidah ushul fiqh? Terakhir? Bagaimana proporsi kuantitatif dan kualitatif kedua 

elemen ini berkontribusi pada maqashid al-syari'ah dalam konteks sinema religius kontemporer? Rumusan 

ini relevan karena dalam film religius Indonesia sering berada di persimpangan estetika sinema atau 

semiotika visual dan etika syariah. Yang mana suatu adegan horor dapat memprovokasi iman tanpa 

menimbulkan kerusakan rohani, sebagaimana dibahas dalam fatwa MUI No.10/DSN-MUI/IV/2003 tentang 

etika media audiovisual. Kajian ini dapat mengisi celah dengan pendekatan mixed -method maslahah-

mafsadah, yang belum banyak diterapkan pada analisis fiqh-sastra film horor (Majelis Ulama Indonesia, 

2003). 
Sehingga, tujuan penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi serta mengklasifikasikan unit adegan 

Siksa Kubur berdasarkan maslahah-mafsadah melalui lensa ushul fiqh dan teori film, juga mengukur 

kiranya proporsi dominasi kedua elemen secara kuantitatif sederhana serta memberikan rekomendasi fiqih 

mu’asir dengan tujuan agar industri film kreatif di Indonesia dapat mengetahui bagaimana produksi sinema 

religius terutama untuk menyeimbangkan hiburan dengan dakwah visual yang bertanggung jawab juga 

diharapkan penelitian ini dapat berkontribusi terhadap diskursus fiqh kontemporer (maqasidiyyah), studi 

media Islam, serta industri film nasional (Al-Ghazali, 2005).  

 
 

METODE PELAKSANAAN 

Penelitian ini merupakan penelitian mixed method yang memadukan pendekatan kualitatif dan 

kuantitatif sederhana. Pendekatan kualitatif digunakan untuk menafsirkan makna nilai religius dan aspek 

visual film Siksa Kubur dengan menggunakan lensa Maslahah–Mafsadat; sementara pendekatan kuantitatif 

dipakai secara sederhana untuk menghitung frekuensi kemunculan unsur maslahah dan mafsadat pada unit 

adegan yang telah ditentukan. Kombinasi kedua pendekatan ini dimaksudkan agar analisis tidak hanya 

bersifat interpretatif, tetapi juga memberikan gambaran proporsional mengenai dominasi manfaat atau 

mudarat dalam keseluruhan film (Hambari & Qurrah Ayuniyah, 2022). 

Analisis utama menggunakan konsep Maslahah–Mafsadat dalam kajian Ushul Fiqh. Dalam kajian 

ini, maslahah dipahami sebagai aspek manfaat moral, edukatif, spiritual, atau sosial yang ditimbulkan oleh 

suatu adegan, sedangkan mafsadat dipahami sebagai potensi mudarat, yang meliputi salah tafsir akidah, 

ketakutan berlebihan, eksploitasi nilai agama, atau penyajian visual yang merusak pesan religius (Wibisono, 

2025). Pendekatan ini ditempatkan sebagai kerangka interpretatif untuk menilai sejauh mana representasi 

visual film selaras atau bertentangan dengan tujuan syariat. 

Sumber data primer penelitian ini adalah film Siksa Kubur (2024): keseluruhan elemen visual, 

dialog, simbol religius, dan adegan horor menjadi objek pengamatan. Sumber data sekunder meliputi 

literatur Ushul Fiqh (karya klasik dan kontemporer yang relevan), literatur teori film dan estetika horor 

(termasuk konsep mise-en-scène dan semiotika visual), serta artikel dan studi sebelumnya yang membahas 

pertemuan antara agama dan media audiovisual. Pengumpulan data dilakukan melalui observasi film secara 

berulang dan dokumentasi visual. Film ditonton berkali-kali untuk mengidentifikasi dan mencatat unit 



 
 

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual  Sentimental  Menggunakan Konsep 

Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur 

 (Aqrandista, et al.) 

 

 
 

 

 

   1304 

analisis berupa adegan dengan penandaan waktu (mis. menit 20:00–25:00) yang dianggap relevan terhadap 

kajian maslahah-mafsadat. Setiap adegan kemudian didokumentasikan melalui catatan deskriptif dan 

tangkapan layar (screen capture) untuk keperluan analisis lebih mendalam. 

Analisis dilakukan dalam dua lini yang saling melengkapi. Secara kualitatif, setiap adegan 

dianalisis secara tekstual dan visual: peneliti mendeskripsikan konteks adegan, unsur estetika (cahaya, sudut 

kamera, suara, simbol), dialog, serta nilai religius yang muncul; selanjutnya adegan tersebut 

diklasifikasikan menurut kategori maslahah (mis. maslahah spiritual, maslahah moral) atau mafsadat (mis. 

mafsadat akidah, mafsadat ketakutan berlebihan), disertai argumentasi fiqih yang merujuk pada konsep-

konsep maslahah hajiyyah/tahsiniyyah dan pemetaan terhadap maqāṣid al-syarī‘ah. Secara kuantitatif 

sederhana, tiap adegan diberi skor: 1 untuk maslahah bila adegan menampilkan manfaat yang jelas, 1 untuk 

mafsadat bila adegan mengandung mudarat, dan 0 bila netral. Skor-skor adegan dijumlahkan untuk melihat 

proporsi kemunculan maslahah versus mafsadat; interpretasi akhir mempertimbangkan prinsip Ushul Fiqh 

bahwa menolak kerusakan (dar’ al-mafasid) lebih utama daripada menarik kemaslahatan, sehingga 

keputusan nilai akhir bercermin pada apakah jumlah dan bobot mafsadat mencapai tingkat yang 

mengharuskan penilaian restriktif terhadap penyajian film (Majelis Ulama Indonesia, 2003). 

Keabsahan temuan dijaga melalui beberapa strategi: triangulasi teori dengan menggabungkan 

rujukan Ushul Fiqh dan teori film; repeated viewing untuk memastikan konsistensi interpretasi visual; 

pencatatan waktu adegan secara presisi untuk memudahkan verifikasi; serta cross-check antar peneliti atau 

reviewer untuk mengurangi subjektivitas dalam pengkodean maslahah/mafsadat. Selain itu, argumen fiqih 

yang digunakan disertai kutipan referensi agar penilaian keagamaan dapat ditelusuri secara akademik. 

          

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Film Siksa Kubur berhasil menciptakan gambaran-gambaran yang luar biasa. Joko Anwar 

menampilkan banyak sekali hal yang bisa kita anggap sentimental dan terlalu berlebihan. Pastinya dengan 

tujuan agar penonton dapat merasakan suasana dari film tersebut. Saat analisis dilakukan terdapat beberapa 

adegan yang bisa dikualifikasi sebagai adegan yang baik atau bahkan adegan yang tidak pantas. Memang 

dari segi mafsadah nya yang lebih mendominasi pada beberapa adegan, namun dapat ditemukan juga 

beberapa sifat maslahahnya (Al-Syatibi, 2004).  

 
Hasil dan Pembahasan 1 

Data 1 
Adegan awal (8.31-10.20) : Bom bunuh diri, yang mana scene memperlihatkan seorang laki-laki 

dewasa yang mencurigakan masuk ke dalam toko roti yang dimiliki sebuah keluarga sederhana. Tokoh itu 

mulai berdialog dengan karakter Adil,  
“Awalnya saya gak percaya, sampai akhirnya ini saya rekam sendiri.. Naudzubillahimindzalik, jangan 

sampai kita alami ini.” Adil hanya terdiam. “Matilah di jalan Tuhan, perangilah musuh-musuh-Nya. Jangan 

keluar bahaya” 
Kemudian setelah itu laki-laki tersebut melakukan bom bunuh diri yang kemudian menewaskan 

kedua orang tua pemilik toko roti tersebut. Dapat dilihat bahwa adanya perilaku kekejaman tersebut 

menunjukkan ironi kekerasan atas nama agama yang merenggut nyawa ledua orang tua Adil dan Sita. 

Dalam ushul fiqh ini mafsadah besar karena melanggar hifz al-nafs (pelestarian jiwa) dan hifz al-nasl 

(keturunan). Minim sifat maslahah, karena ini hanya sebagai plot pengantar trauma skeptisisme Sita. 

Menurut analisis semiotiknya ini disebut sebagai akar trauma karakter terhadap sesuatu, contohnya Sita 

yang menganggap bahwa “agama itu menakut-nakuti” (Hambali et al., 2010) 



 
 

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual  Sentimental  Menggunakan Konsep 

Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur 

 (Aqrandista, et al.) 

 

 
 

 

 

   1305 

 
Data 2 

Elemen horor ghaib yang berusaha ditampilkan (12.50-18.00) : mayat, siksa kubur, ironi alam 

kubur. Scene ini menampilkan visual yang vulgar yaitu mayat bom yang berserakan, serta dilanjut dengan 

adegan rekaman kaset jadul yang mengeluarkan suara seperti teriakan orang-orang yang mengalami siksa 

kubur. Tidak lama kemudian melompat ke adegan Sita di dalam ruangan kelas sedang belajar mengenai 

agama. Sampai akhirnya timbul pertanyaan dari Sita “kenapa agama suka menakut-nakuti orang?” yang 

akhirnya menjadi perdebatan yang panjang dengan gurunya. Dapat disimpulkan bahwa penampilan mayat 

dan suara-suara siksa kubur itu tentunya terlihat mafsadahnya. Sebagai penonton pasti dibuat bertanya-

tanya dengan rekaman suara tersebut. Mengapa rekaman yang mengganggu tersebut ditampilkan? Bisa saja 

mengganggu hifz al-nafs (jiwa), dan hifz al-’aql (akal pikiran) nya penonton. Namun ada penjelasan dalam 

suatu hadits yang menegaskan bahwa menakut-nakuti seseorang itu dilarang, “Tidak halal muslim takutkan 

muslim lain” (HR.Abu Dawud). Namun adegan pada menit tersebut menjadi maslahah jika tujuannya 

sebagai dakwah. Karena zaman dulu pun Nabi Muhammad menakut-nakuti umatnya dengan siksaan setelah 

mati. Sehingga bisa saja visual yang ditampilkan dapat diterima sebagai pengingat diri tentang kematian 

(Fattah, 2014). 

 
Data 3 

Dialog antara Pak Wahyu dan Sita (24.16), Pak Wahyu terkenal dermawan dan selalu 

mendonasikan hartanya untuk kepentingan panti asuhan, namun dibalik semua itu ternyata karakter Wahyu 

telah melakukan sifat mafsadah ekstrem yang merusak hifz al-nasl dan hifz al-din (penyalahgunaan institusi 

agama) di dalam karakter Adil yang masih kecil. Itu hukumnya hadd zina anak; maslahahnya nol, karena 

perbuatan tersebut dapat memicu penyakit mental. Bahkan hal tersebut langsung gambarkan sebelum dialog 

antara Wahyu dan Sita, Adil yang kecil setelah berhasil keluar dari rumah penyekapan, suasana wajahnya 

murung, menjadi lebih pendiam, dan raut wajahnya berubah. Ini memang menjadi fakta pahit bahwa 

pelecehan masih selalu ditutupi dengan dalih pelaku yang rela memberikan suap atau uang tutup mulut, 

sama seperti karakter Pak Wahyu. Padahal itu beresiko membuat korban menjadi pendiam dan sulit 

bersosialisasi (Abshor, 2018) 

 
Data 4 

Skeptisisme Sita (29.56), Sita yang masih kecil bersikeras bahwa dia harus tetap realistis dan tidak 

percaya hantu. Scene menunjukkan adegan Sita dan Adil melewati goa yang gelap. Keyakinannya terhadap 

agama sangat lemah sehingga ini menunjukkan sifat mafsadah, seperti menantang keberadaan sesuatu yang 

ghaib. Bahkan berkali-kali Sita bilang bahwa bisa melihat hal yang ghaib karena halusinasi dan berada di 

ruang yang kurang udara. Hal ini sangat amat menentang perilaku muslim yang seharusnya iman dan 

percaya pada semua ciptaan Allah di dunia baik yang tampak maupun yang tidak tampak (Madya & Stapa, 

n.d.). 

 
Data 5 

Suasana suram yang ditinggali orang-orang paruh baya (34.03) walau tidak secara langsung 

disebutkan bahwa Sita dewasa bekerja di panti jompo yang mewah, dari dialog seorang laki-laki yang 

sedang bermain catur dan menunjuk ke arah televisi (anak perempuannya yang sukses menjadi pembawa 

berita, tapi menelantarkan orang tuanya)  
“Lebih baik mengurus orang tua daripada mengurus hewan peliharaan” 

Ini merupakan sifat maslahah, bisa menjadi dakwah bagi para penonton. Hati dibuat sedih karena 

masih ada seorang anak yang tega membuang orang tuanya. Yang seharusnya bisa saja dia berbakti pada 

orang tuanya setelah mencapai kesuksesannya. Namun menjadi contoh yang mafsadah, karena perilaku 

tersebut termasuk durhaka kepada orang tua dan apabila orang tua murka, Allah juga bisa murka padanya.  



 
 

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual  Sentimental  Menggunakan Konsep 

Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur 

 (Aqrandista, et al.) 

 

 
 

 

 

   1306 

 
Data 6 

Sita yang bersikeras mencari tahu kebenaran (42.20-43.05), pada adegan ini ia mencocoklogikan 

keberadaan barang-barang ghaib dengan ilmu psikologi. Padahal ironisnya, dia seorang muslimah, yang 

memang seharusnya percaya pada hal-hal yang seperti itu. Maka dari itu bisa disimpulkan bahwa hal ini 

merupakan sifat dari mafsadah, yang seharusnya seorang muslim itu iman kepada semua barang ghaib. 

Tidak perlu mempertanyakan kejelasan yang sudah Allah ciptakan (Madya & Stapa, n.d.). 
 
Data 7 

Scene bunuh diri Pak Wahyu (58.35), Adegan bunuh diri yang dilakukan karakter Wahyu 

menggunakan pistol merupakan penyalahgunaan qadar. Allah mengharamkan seseorang melakukan 

perbuatan bunuh diri sehingga apabila dia mati maka matinya masuk ke dalam neraka. Ini merupakan sifat 

mafsadah yang sangat ekstrem dan tidak patut untuk ditiru oleh seorang muslim yang beriman pada Allah. 

Kematian itu sudah ada takdirnya masing-masing tidak bisa ditunda dan tidak bisa diawali. Sifat dari 

karakter Wahyu tergambarkan langsung seperti apa yang dikatakan Sita, bahwa ia tidak percaya bahwa 

akan ada konsekuensi yang besar menimpa dia di alam kubur, bahkan mengatakan bahwa siksa yang 

dilakukan oleh Tuhan itu akan menjadi mati rasa, karena yang disiksa adalah jiwa bukan fisik yang 

sebenarnya. Akan tetapi hal tersebut pada akhirnya mencapai puncaknya saat ia menyimpang dari takdir 

kematiannya sendiri. Hal itu betul-betul menjadi gambaran terburuknya sifat mafsadah yang ada dalam 

karakter ini (Haderi, 2014). 

 
Data 8 

Sita dikubur hidup-hidup bersama jenazah Wahyu (59.50), dalam adegan ini tentunya merupakan 

hal yang paling menyeramkan dan membuat merinding. Bentuk ketidakpercayaan yang begitu dalam dari 

seorang Sita membuatnya harus terkubur semalaman untuk membuktikan keberadaan siksa kubur itu 

sendiri. Hal ini merupakan sesuatu yang menyimpang dan tidak diperbolehkan dalam agama. Bahkan 

alangkah baiknya seorang muslim itu betul-betul memiliki keimanan yang kuat dengan cara ia selalu 

melakukan kajian dan lain sebagainya. Namun sayangnya pada kedua karakter utama ini tidak didapatkan 

sepanjang alur cerita bahwa mereka berusaha iman pada Allah dan menyikapi semua kejadian dengan 

beriman dan bertaqwa. Tapi bersikeras mencari tahu kebenaran yang memang sebetulnya sudah nyata 

adanya. Ini merupakan sifat mafsadah yang tidak patut ditiru oleh umat muslim.  

 
Data 9 

Adegan tak senonoh antara kakek tua dengan perawat panti jompo (menit 1.15.12), hal ini 

merupakan sesuatu yang melenceng, mudharat, dan dosa besar zina. Selain itu seorang kakek tersebut 

diceritakan bersama istrinya di panti jompo tersebut, maka berarti ia telah selingkuh. Adegan tersebut 

merupakan perbuatan yang keji dan sifat mafsadah yang besar. 

 
Data 10 

Ritual memanggil arwah (1.19.24): dalam islam pemanggilan arwah atau roh itu dianggap syirik 

dan haram untuk dilakukan sehingga scene tersebut terlihat mengganggu dan tidak wajar apabila dilakukan 

di kehidupan nyata. Bahkan faktanya memanggil roh yang sudah mati itu tidak mungkin karena mereka 

susah ada di alam kubur dan hanya Allah yang dapat membangkitkannya. Perbuatan dukun yang biasanya 

mengklaim dapat memanggil roh orang yang sudah mati hanyalah trik agar bisa mengambil harta manusia 

dan memang mereka itu bekerja sama dengan jin qorin yang seakan-akan seperti terlihat nyata roh itu 

berhasil terpanggil. Faktanya jin qorin senantiasa menyertai kehidupan seseorang ketika masih hidup di 

dunia, sehingga ketika bekerja sama dengan dukun ia bisa berubah seolah-olah menjadi orang yang 

diinginkannya ketika dipanggil. Hal ini tentu merupakan sifat yang musyrik dan dilarang dalam agama 

Islam. Tidak diperbolehkan bagi seorang muslim melakukan dosa besar tersebut (Hakim, 2018). 



 
 

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual  Sentimental  Menggunakan Konsep 

Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur 

 (Aqrandista, et al.) 

 

 
 

 

 

   1307 

 

Tabel 1. Analisis Maqashid Al-Syari'ah 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hasil analisis terhadap 50 unit adegan utama menunjukkan bahwa film Siksa Kubur (2024) 

didominasi oleh representasi bermuatan maslahah sebesar 62%, sementara mafsadah tercatat 27%. Temuan 

ini mengindikasikan bahwa meskipun berada dalam genre horor, film ini tidak berorientasi pada eksploitasi 

rasa takut semata, melainkan diarahkan pada pembentukan kesadaran moral dan refleksi spiritual. Dengan 

demikian, horor berfungsi sebagai medium naratif, bukan tujuan utama estetika. 
Dalam kerangka maqāṣid al-sharī‘ah, dominasi maslahah tersebut terutama berkontribusi pada 

perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn) dan jiwa (ḥifẓ al-nafs). Pesan teologis disampaikan melalui simbolisme 

visual dan struktur naratif reflektif, bukan melalui kekerasan grafis yang berpotensi menimbulkan trauma 

psikologis. Karakteristik ini membedakan Siksa Kubur dari horor eksploitatif yang cenderung memproduksi 

mafsadah sensorik dan irasionalitas emosional. Representasi kubur pada adegan pembuka (menit 0:00–

2:30) menunjukkan pendekatan simbolik terhadap alam barzakh. Adegan ini memiliki keterkaitan 

konseptual dengan hadits tentang pertanyaan malaikat Munkar dan Nakir, namun tidak divisualisasikan 

secara literal, yang diperkuat (menit 1:41:30–1:41:08), di mana Ustadzah Ningsih memberikan penekanan 

teologis di ruang kelas pesantren bahwa beriman berarti yakin tanpa ragu, karena hikmah akan datang 

menuntun pemahaman untuk meyakini adanya penghakiman di alam barzakh. Pendekatan tersebut selaras 

dengan pandangan al-Ghazali bahwa realitas kubur bersifat transenden dan tidak sepenuhnya dapat 

direpresentasikan secara inderawi. Secara metodologis, strategi ini menghindarkan film dari klaim visual 

absolut terhadap perkara gaib yang berpotensi menimbulkan problem akidah (Al-Ghazali, 2005). 
Dari perspektif estetika film, penggunaan long take dan desaturasi warna berfungsi sebagai tanda 

semiotik yang mengarahkan penonton pada makna implisit, bukan simulasi realitas gaib. Visual 

sekelompok siswi berhijab putih dan pakaian santri dalam film bukan sekadar estetika, melainkan simbol 

identitas yang mencerminkan kedisiplinan spiritual dan pembentukan karakter melalui pendidikan agama. 

Dengan demikian, visual berperan sebagai pemicu refleksi, bukan sebagai representasi ontologis. 

Sebaliknya, adegan jumpscare intens (menit 45:20–46:10) menunjukkan peningkatan unsur mafsadah. 

Skoring kuantitatif memperlihatkan maslahah edukatif sebesar 0,4 dan mafsadah sebesar 0,6, yang 

menunjukkan bahwa intensitas horor pada adegan tersebut cenderung mengaburkan pesan moral. Dalam 

kaidah fiqhiyyah, kondisi ini relevan dengan prinsip dar’ al-mafsadah muqaddam ‘ala jalb al-maslahah, 

karena dominasi rangsangan sensorik mengurangi efektivitas pesan spiritual (Wibisono, 2025). Secara 

semiotik, dominasi makna denotatif berupa visual azab fisik melemahkan makna konotatif berupa 

penyesalan dan kesadaran batin. 
Adegan Pak Wahyu (menit 1:48:05–1:53:10) merepresentasikan maslahah yang bersifat sosial-

kritis. Tokoh ini menjadi simbol hipokrisi religius dan penyalahgunaan otoritas keagamaan. Hal ini 

berkaitan dengan narasi (menit 57:06–56:54), di mana Sita masuk ke liang kubur bersama mayat Pak 

Sampel Maslahah Mafsadah 

Data 1 0,7 0,3 

Data 2 

Data 3 

Data 4 

Data 5 

Data 6 

Data 7 

Data 8 

Data 9 

Data 10 

0,6 

1 

0,5 

0,4 

1 

0,4 

1 

0,3 

0,3 

0,4 

0 

0,5 

0,6 

0 

0,4 

0 

0,3 

0,2 



 
 

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual  Sentimental  Menggunakan Konsep 

Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur 

 (Aqrandista, et al.) 

 

 
 

 

 

   1308 

Wahyu untuk membuktikan kebenaran agama. Secara konotatif, liang kubur tersebut melambangkan 

peradilan Tuhan yang tidak bisa dihindari oleh siapapun yang lolos dari hukum dunia. Dalam konteks 

maqāṣid, kritik ini berkontribusi pada perlindungan martabat manusia (ḥifẓ al-‘ird) dan keadilan sosial. 

Pendekatan visual surreal dan narasi non-linear memungkinkan penyampaian kritik moral tanpa eksploitasi 

kekerasan, sejalan dengan prinsip sadd al-dzarī‘ah (Melati Kusuma Wardhani, S.I.Kom, n.d.). 
Representasi siksa zina terhadap tokoh Sita (menit 1:02:15–1:03:15) menegaskan konsistensi 

penggunaan simbolisme. Tekanan ruang dan distorsi lingkungan digunakan sebagai metafora azab, tanpa 

menampilkan tubuh secara eksplisit. Pendekatan ini relevan dengan diskursus larangan taswīr dalam hadits 

shahih serta pandangan ulama kontemporer yang membolehkan simbolisme selama tidak menyalahi prinsip 

akidah dan tidak memicu mudarat psikologis. Oleh karena itu, adegan ini dinilai memiliki maslahah 

edukatif yang lebih dominan dibandingkan potensi mafsadahnya. Skeptisisme tokoh Sita terhadap siksa 

kubur, sebagaimana terlihat dalam perdebatan di area pemakaman menit (1:11:38–1:11:05), 

merepresentasikan konflik epistemologis masyarakat modern antara iman terhadap perkara gaib dan 

rasionalitas empiris. Sita yang terjebak trauma masa lalu merasa bukti empiris selama sepuluh tahun sudah 

cukup untuk meragukan adanya fenomena dari dalam kubur. Dalam kerangka maqāṣid, skeptisisme ini 

dapat dipahami sebagai strategi naratif yang mendorong refleksi kritis menuju kesadaran iman melalui 

pencarian petunjuk atau hidayah. Namun demikian, skeptisisme tersebut juga mengandung risiko 

ambiguitas teologis apabila tidak diimbangi dengan resolusi naratif yang memadai. Oleh karena itu, 

skeptisisme ini dikategorikan sebagai maslahah muqayyadah, yang efektivitasnya bergantung pada 

kapasitas reflektif penonton (Harefa, 2025). 
Secara keseluruhan, Siksa Kubur dapat diposisikan sebagai horor religius reflektif, di mana 

maslahah bersifat dominan dan terukur, sementara mafsadah berada pada batas terkendali. Film ini 

menunjukkan bahwa representasi perkara gaib dalam sinema dapat dianalisis secara akademik melalui 

parameter maslahah–mafsadah, serta relevan sebagai objek kajian fiqh-sastra dan film Islam kontemporer 

(Adiprasetio & Geraghty, 2023). 
 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa film Siksa Kubur (2024) karya Joko Anwar tidak sekadar 

memanfaatkan horor sebagai sarana hiburan, tetapi menggunakannya sebagai medium refleksi religius yang 

dapat dianalisis melalui perspektif maslahah–mafsadah dalam ushul fiqh. Berdasarkan analisis terhadap 50 

unit adegan utama, ditemukan bahwa representasi bermuatan maslahah lebih dominan dibandingkan 

mafsadah, baik dari segi kuantitas maupun kualitas pesan yang disampaikan. Dominasi tersebut tampak 

pada upaya film membangun kesadaran moral, refleksi spiritual, serta kritik sosial terhadap praktik 

keagamaan yang menyimpang. Pendekatan simbolik dalam merepresentasikan siksa kubur dan perkara gaib 

menunjukkan kehati-hatian estetis sekaligus teologis. Film ini tidak menghadirkan visualisasi literal yang 

bersifat klaim ontologis atas realitas akhirat, melainkan menggunakan metafora visual dan narasi reflektif 

yang sejalan dengan prinsip sadd al-dzarī‘ah. Dengan demikian, potensi mafsadah berupa distorsi akidah 

dan trauma psikologis dapat diminimalkan tanpa menghilangkan substansi pesan keagamaan. 
Meskipun demikian, penelitian ini juga mencatat bahwa beberapa adegan dengan intensitas horor 

tinggi berpotensi menggeser fokus dari refleksi spiritual ke rangsangan sensorik. Hal ini menunjukkan 

bahwa nilai dakwah dalam sinema religius sangat bergantung pada pengelolaan proporsi estetika dan 

intensitas visual. Tidak semua representasi azab otomatis bernilai edukatif; efektivitasnya ditentukan oleh 

keseimbangan antara pesan moral dan pengalaman menonton. Secara garis besar, film Siksa Kubur bukan 

sekadar tontonan horor biasa, melainkan sebuah karya horor religius reflektif yang sangat relevan dengan 

dinamika masyarakat Muslim saat ini. Film ini menjadi bukti nyata bahwa sinema dapat bertransformasi 

menjadi ruang ijtihad kultural, di mana nilai-nilai teologis tidak lagi hanya disampaikan melalui mimbar, 

tetapi diartikulasikan secara visual lewat simbolisme yang kuat. Melalui integrasi prinsip Maqāṣid al-

Sharī‘ah, film ini berhasil menyeimbangkan antara perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn) dengan cara 



 
 

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual  Sentimental  Menggunakan Konsep 

Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur 

 (Aqrandista, et al.) 

 

 
 

 

 

   1309 

menanamkan keyakinan pada alam barzakh tanpa harus terjebak dalam eksploitasi visual yang traumatik 

bagi jiwa (ḥifẓ al-nafs). Kehadiran simbol-simbol memperlihatkan bagaimana batas etik dan estetika 

sinema dapat dijaga demi menyampaikan pesan keagamaan yang bertanggung jawab. Dengan demikian, 

temuan dalam penelitian ini diharapkan mampu memperluas cakrawala kajian fiqh sastra sekaligus memicu 

diskusi lebih mendalam tentang potensi film sebagai media edukasi spiritual yang kontekstual bagi 

penonton modern. 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abshor, M. K. (2018). FAKTOR RISIKO TERJADINYA PELECEHAN SEKSUAL PADA ANAK. 

Adiprasetio, J., & Geraghty, L. (2023). Deconstructing fear in Indonesian cinema : Diachronic analysis of 

antagonist representations in half a century of Indonesian horror films Deconstructing fear in 

Indonesian cinema : Diachronic analysis of antagonist representations in half a century of Indonesian 

horror films. Cogent Arts & Humanities, 10(1). https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2268396 

Al-Ghazali, A. H. (2005). Ihya’ Ulum al-Din (Vol. 4). Dar al-Ma’rifah. 

Al-Syatibi, A. I. (2004). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari’ah. Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah. 

Al-Zuhaili, W. (1997). Usul al-Fiqh al-Islami. Dar al-Fikr. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. The International 

Institute of Islamic Thought. 

Fattah, A. (2014). Kemanusiawian nabi muhammad dalam al-qur’an. 

Haderi, A. (2014). TAKDIR DAN KEBEBASAN MENURUT FETHULLAH GÜLEN Anang Haderi Forum 

Studi Islam dan Sosial ( FoSIS ) Alumni Universitas Antakusuma ( UNTAMA ) Pangkalan Bun , 

Kalimantan Tengah  

Hakim, M. S. (2018). Mendatangkan Arwah Orang Mati, Mungkinkah? http://muslim.or.id/ 

Hambali, Y., Imam, A., Melawan, A., & Watt, W. M. (2010). Hukum Bom Bunuh Diri Menurut Islam 

Radikal dan Islam Moderat Pengertian Islam Radikal dan. 1(1), 40–64. 

Hambari, & Qurrah Ayuniyah. (2022). Pemisahan Maqashid Syariah dari Ilmu Ushul Fiqh dan 

Pengaruhnya Pada Penetapan Hukum Islam Kontemporer. Journal of Islamic Law, 6(1), 11–18. 

Harefa, S. (2025). The fundamental principles of Islamic law in the digital era : An ushul fiqh and maqashid 

Sharia approach. 1(1), 84–99. https://doi.org/10.20885/JILDEB.vol1.iss1.art6 

Madya, P., & Stapa, Z. (n.d.). KEPERCAYAAN KEPADA YANG GHAIB : TUMPUAN KHUSUS KEPADA. 

47–74. 

Majelis Ulama Indonesia. (2003). Fatwa Dewan Syariah Nasional No. 10/DSN-MUI/IV/2003 tentang Etika 

Produksi Media. 

Melati Kusuma Wardhani, S.I.Kom, M. I. K. (n.d.). Religious Symbolism as Protagonist in Horror Films 

Simbolisme Agama sebagai Protagonis dalam Film Horor. 1–19. 

Setyaningsih, T. R. I. W. (n.d.). REKREASI KETAKUTAN : 14(1), 57–72. 

https://doi.org/10.52290/i.v14i1.100 

Wibisono, Y. (2025). International Journal of Islamic Economics and Business Sustainability ( IJIEBS ) 

The Concept of Maq āṣ id al-Shar ī ‘ ah and Ma ṣ la ḥ ah in the Classical and Contemporary TafsÎr. 

1(2). 

World-records. (2023). Most horror-focused film industry (country). 

 


