° ° €lSON 3089-7734; plSIN 3089-7742
d I Ita I Vol. 2, No. 1, Tahun 2026
doi.org/10.63822/9vzxf052

JURNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN Hal- 1301-1309

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual Sentimental Menggunakan
Konsep Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur

Fadia Raihan Agrandista !, Sari Riska Rosmiati?, Fachri Rachmat Afrizal?,

Tenny Sudjatnika*

Sastra Inggris, Adab dan Humaniora, Universitas Islam Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia®-?3#

“Email Korespodensi: fadiagrandistal011@gmail.com

Sejarah Artikel:

Diterima 20-12-2025
Disetujui 30-12-2025
Diterbitkan 01-01-2025

P’

Pulohed by

Lot

ishing

ABSTRACT

This study examines the tension between religious narratives and sentimental visuals in Joko
Anwar's film Siksa Kubur (2024), using an ushul figh approach and literary analysis. Through
a multidisciplinary lens, this study analyzes how several visuals or scenes depicted in the film
negotiate the depiction of siksa kubur from figh, thereby giving rise to two statements in the
concept of ushul figh, namely maslahah and mafsadah. The findings reveal the extent to which
visual components demonstrate the nature of maslahah and mafsadah while comparing the
strength of these two characteristics in the film Siksa Kubur.

Keywords: film, Islamic jurisprudence, literature, contemporary

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji suatu ketegangan antara narasi religius dan visual sentimental dalam
film Siksa Kubur (2024) karya Joko Anwar, dengan menggunakan pendekatan ushul figih dan
analisis sastra. Melalui lensa multidisiplin, kajian ini menganalisis bagaimana beberapa visual
atau adegan yang digambarkan dalam film tersebut menegosiasikan penggambaran siksa kubur
dari figh, sehingga dapat menimbulkan dua pernyataan dalam konsep ushul figh, yaitu antara
maslahah dan mafsadah. Temuan menunjukkan seberapa banyak komponen visual yang
menunjukan sifat maslahah serta mafsadah sambil membandingkan terkait kekuatan kedua sifat
tersebut di dalam film Siksa Kubur.

Katakunci: film, ushul figih, sastra, kontemporer

0 1301


mailto:fadiaqrandista1011@gmail.com

Kesesuaian Nilai Religius dan Visual Sentimental Menggunakan Konsep d‘ ‘t I
Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur lgl a

(Agrandista, etal.) [URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara yang kaya akan film-film yang selalu diminati banyak orang. Bahkan
beberapa film dapat diapresiasikan hingga tingkat internasional. Seperti yang diketahui banyak orang,
Indonesia kaya akan budaya, agama, juga adat istiadatnya. Sehingga kepercayaan setiap budaya itulah yang
membuat Indonesia menjadi negara yang luas akan mitologi, mistis, kepercayaan-kepercayaan leluhur, dan
lain sebagainya (Setyaningsih, n.d.). Menurut Guinness World Record, Indonesia menjadi negara yang
memiliki industri film yang paling fokus pada genre horor. Bahkan Indonesia menempati peringkat pertama
sebagai negara yang memproduksi film horor sebagai proporsi dari total output sinema nasionalnya yang
mana sebanyak 25, 8% merupakan jumlah produksi film horor dari keseluruhan film horor di Indonesia
dari tahun 2000 hingga 2023 (World-records, 2023).

Peminat tontonan bergenre horor ini sudah menjadi alasan yang jelas bahwa orang Indonesia sangat
menyukai genre tersebut. Apalagi melihat Indonesia yang kental dengan kepercayaan akan hal-hal yang
gaib. Sehingga pembuatan film horor di Indonesia lebih banyak memanfaatkan kedekatan antara narasi film
dengan kondisi masyarakat saat itu (Setyaningsih, n.d.). Tidak dapat dipungkiri bahwa industri film di
Indonesia sukses menampilkan narasi film dan visual yang dekat dengan apa yang dibayangi atau dialami
oleh penonton. Walau terkadang beberapa film horor Indonesia menjadi hal yang sentimental bagi sebagian
orang, khususnya para ulama, Kkritikus, atau bahkan orang-orang yang memiliki kepercayaan yang kuat
terhadap agamanya sendiri. Hal ini menjadi sesuatu yang unik untuk diperbincangkan. Apakah film horor
Indonesia lebih banyak menampilkan kebaikan atau justru kejelekan?

Salah satu sutradara dari industri film horor di Indonesia yang sudah dikenal oleh banyak orang
adalah Joko Anwar. la merupakan sutradara sekaligus editor film bergenre horor yang sukses membuat
beberapa film horor Indonesia bisa terkenal di kancah internasional. la selalu menciptakan karya-karya out
of the box yang unik.Salah satunya ialah film karya Joko Anwar yaitu Siksa Kubur yang di unggah di
bioskop pada tahun 2024 kemarin menjadi titik kulminasi dalam evolusi perfilman horor Indonesia, yang
mana film ini bukan sekedar mencatat rekor box office dengan jutaan penonton domestik serta
internasional, akan tetapi itu juga memicu perdebatan antara para ulama, akademisi, serta kritikus film
tentang bagaimana narasi religius dalam Islam terutama konsep siksa kubur yang diuraikan secara rinci
dalam dalil Al-Quran (seperti di surat Ghafir: 46 mengenai azab firaun di neraka) dan juga beberapa hadits
shahih (riwayat Bukhari no. 1374 tentang pertanyaan Munkar-Nakir) yang pada akhirnya berdialog di
dalam satu kisah film yang dapat kita tonton dan kita nikmati dengan mempelajari nilai-nilai kebaikan dan
keburukannya melalui narasi non-linear .

Perkembangan mengenai genre horor religius di Indonesia dapat kita lihat sejak era 1970-an seperti
film Night of the Spirits, hingga era digital pasca 2010 yang mana di era ini Timo Tjahjanto serta Joko
Anwar berusaha mengintegrasikan CGI canggih untuk merepresentasikan alam gaib di dalam film Siksa
Kubur. Sehingga film Siksa Kubur ini unik karena secara eksplisit mengadaptasi teks figih klasik seperti
Kitab Al-Qubur Imam Al-Ghazali atau penjelasan Siksa Kubur dalam Fath Al-Bari karya Ibnu Hajar, yang
mana kubur digambarkan sebagai “penjara pertama” yang menentukan nasib akhirat berdasarkan amal
perbuatan manusia selama di dunia, namun kemudian oleh Joko Anwar disajikan dengan penuh misteri,
teka teki, dan membuat merinding dengan adegan-adegan yang sadis dan tidak masuk akal (Auda, 2008).

Ketegangan sentral muncul dari setiap prinsip ushul figh: apakah representasi visual ini jatuh ke
ranah taswir (penggambaran makhluk hidup) yang mana hal tersebut dilarang dengan dasar hadits
“Sesungguhnya orang-orang yang paling keras siksaannya di hari kiamat adalah para pembuat gambar”
(HR. Bukhari-Muslim), atau ternyata di sisi lain hal ini bisa menjadi ijtihad mu’asir yang selaras dengan
magasid al-syari’ah Imam Syatibi, diman tujuan syariah yaitu ada lima, antara lain hifz al-din (agama), hifz
al-nafs (jiwa), hifz al-’aql (akal), hifz al-nasl (keturunan), hifz al-mal (harta). Sehingga Semuanya itu bisa
tercapai melalui seni yang memprovokasi taqwa tanpa gore eksplisit yang bisa memicu trauma psikologis
penontonnya (Al-Zuhaili, 1997).

O 1302



Kesesuaian Nilai Religius dan Visual Sentimental Menggunakan Konsep d‘ ‘t I
Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur lgl a

(Agrandista, etal.) [URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Penelitian ini merumuskan masalah utama yang penting, yaitu diantaranya ialah, sejaun mana
visual sentimental dalam film Siksa Kubur seperti adegan azab kubur, simbol barzakh, jumpscare intens,
dan representasi tokoh hipokrit yang bisa menimbulkan ketegangan antara maslahah (manfaat dari film
tersebut yang bisa didapatkan seperti peningkatan tagwa, refleksi moral, kesadaran akhirat, dan kritik sosial
terhadap penyimpangan keagamaan) atau juga mafaadah (mudharat seperti salah tafsir akidah ghaib,
eksploitasi gore, ambiguitas teologis, atau bahkan trauma psikologis? (Al-Ghazali, 2005) Lalu pertanyaan
kedua ialah, apakah dominasi dari sifat maslahah dalam film tersebut di tingkat dharuriyyah, hajiyyah,
hingga tahsiniyyah dapat mendukung prinsip jalb al-maslahah, atau bahkan mafsadah yang potensial?
Terutama pada adegan sensoril berlebih yang memerlukan prioritas dar’al-mafsadah mugaddam ‘ala jalb
al-maslahah sesuai kaidah ushul figh? Terakhir? Bagaimana proporsi kuantitatif dan kualitatif kedua
elemen ini berkontribusi pada magashid al-syari‘ah dalam konteks sinema religius kontemporer? Rumusan
ini relevan karena dalam film religius Indonesia sering berada di persimpangan estetika sinema atau
semiotika visual dan etika syariah. Yang mana suatu adegan horor dapat memprovokasi iman tanpa
menimbulkan kerusakan rohani, sebagaimana dibahas dalam fatwa MUI No.10/DSN-MUI/IV/2003 tentang
etika media audiovisual. Kajian ini dapat mengisi celah dengan pendekatan mixed -method maslahah-
mafsadah, yang belum banyak diterapkan pada analisis figh-sastra film horor (Majelis Ulama Indonesia,
2003).

Sehingga, tujuan penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi serta mengklasifikasikan unit adegan
Siksa Kubur berdasarkan maslahah-mafsadah melalui lensa ushul figh dan teori film, juga mengukur
kiranya proporsi dominasi kedua elemen secara kuantitatif sederhana serta memberikan rekomendasi figih
mu’asir dengan tujuan agar industri film kreatif di Indonesia dapat mengetahui bagaimana produksi sinema
religius terutama untuk menyeimbangkan hiburan dengan dakwah visual yang bertanggung jawab juga
diharapkan penelitian ini dapat berkontribusi terhadap diskursus figh kontemporer (magasidiyyah), studi
media Islam, serta industri film nasional (Al-Ghazali, 2005).

METODE PELAKSANAAN

Penelitian ini merupakan penelitian mixed method yang memadukan pendekatan kualitatif dan
kuantitatif sederhana. Pendekatan kualitatif digunakan untuk menafsirkan makna nilai religius dan aspek
visual film Siksa Kubur dengan menggunakan lensa Maslahah—Mafsadat; sementara pendekatan kuantitatif
dipakai secara sederhana untuk menghitung frekuensi kemunculan unsur maslahah dan mafsadat pada unit
adegan yang telah ditentukan. Kombinasi kedua pendekatan ini dimaksudkan agar analisis tidak hanya
bersifat interpretatif, tetapi juga memberikan gambaran proporsional mengenai dominasi manfaat atau
mudarat dalam keseluruhan film (Hambari & Qurrah Ayuniyah, 2022).

Analisis utama menggunakan konsep Maslahah—Mafsadat dalam kajian Ushul Figh. Dalam kajian
ini, maslahah dipahami sebagai aspek manfaat moral, edukatif, spiritual, atau sosial yang ditimbulkan oleh
suatu adegan, sedangkan mafsadat dipahami sebagai potensi mudarat, yang meliputi salah tafsir akidah,
ketakutan berlebihan, eksploitasi nilai agama, atau penyajian visual yang merusak pesan religius (Wibisono,
2025). Pendekatan ini ditempatkan sebagai kerangka interpretatif untuk menilai sejauh mana representasi
visual film selaras atau bertentangan dengan tujuan syariat.

Sumber data primer penelitian ini adalah film Siksa Kubur (2024): keseluruhan elemen visual,
dialog, simbol religius, dan adegan horor menjadi objek pengamatan. Sumber data sekunder meliputi
literatur Ushul Figh (karya klasik dan kontemporer yang relevan), literatur teori film dan estetika horor
(termasuk konsep mise-en-scéne dan semiotika visual), serta artikel dan studi sebelumnya yang membahas
pertemuan antara agama dan media audiovisual. Pengumpulan data dilakukan melalui observasi film secara
berulang dan dokumentasi visual. Film ditonton berkali-kali untuk mengidentifikasi dan mencatat unit

O 1303



Kesesuaian Nilai Religius dan Visual Sentimental Menggunakan Konsep d‘ ’t I
Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur |9| a

(Agrandista, etal.) [URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

analisis berupa adegan dengan penandaan waktu (mis. menit 20:00-25:00) yang dianggap relevan terhadap
kajian maslahah-mafsadat. Setiap adegan kemudian didokumentasikan melalui catatan deskriptif dan
tangkapan layar (screen capture) untuk keperluan analisis lebih mendalam.

Analisis dilakukan dalam dua lini yang saling melengkapi. Secara kualitatif, setiap adegan
dianalisis secara tekstual dan visual: peneliti mendeskripsikan konteks adegan, unsur estetika (cahaya, sudut
kamera, suara, simbol), dialog, serta nilai religius yang muncul; selanjutnya adegan tersebut
diklasifikasikan menurut kategori maslahah (mis. maslahah spiritual, maslahah moral) atau mafsadat (mis.
mafsadat akidah, mafsadat ketakutan berlebihan), disertai argumentasi figih yang merujuk pada konsep-
konsep maslahah hajiyyah/tahsiniyyah dan pemetaan terhadap maqasid al-syari‘ah. Secara kuantitatif
sederhana, tiap adegan diberi skor: 1 untuk maslahah bila adegan menampilkan manfaat yang jelas, 1 untuk
mafsadat bila adegan mengandung mudarat, dan 0 bila netral. Skor-skor adegan dijumlahkan untuk melihat
proporsi kemunculan maslahah versus mafsadat; interpretasi akhir mempertimbangkan prinsip Ushul Figh
bahwa menolak kerusakan (dar’ al-mafasid) lebih utama daripada menarik kemaslahatan, sehingga
keputusan nilai akhir bercermin pada apakah jumlah dan bobot mafsadat mencapai tingkat yang
mengharuskan penilaian restriktif terhadap penyajian film (Majelis Ulama Indonesia, 2003).

Keabsahan temuan dijaga melalui beberapa strategi: triangulasi teori dengan menggabungkan
rujukan Ushul Figh dan teori film; repeated viewing untuk memastikan konsistensi interpretasi visual;
pencatatan waktu adegan secara presisi untuk memudahkan verifikasi; serta cross-check antar peneliti atau
reviewer untuk mengurangi subjektivitas dalam pengkodean maslahah/mafsadat. Selain itu, argumen figih
yang digunakan disertai kutipan referensi agar penilaian keagamaan dapat ditelusuri secara akademik.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Film Siksa Kubur berhasil menciptakan gambaran-gambaran yang luar biasa. Joko Anwar
menampilkan banyak sekali hal yang bisa kita anggap sentimental dan terlalu berlebihan. Pastinya dengan
tujuan agar penonton dapat merasakan suasana dari film tersebut. Saat analisis dilakukan terdapat beberapa
adegan yang bisa dikualifikasi sebagai adegan yang baik atau bahkan adegan yang tidak pantas. Memang
dari segi mafsadah nya yang lebih mendominasi pada beberapa adegan, namun dapat ditemukan juga
beberapa sifat maslahahnya (Al-Syatibi, 2004).

Hasil dan Pembahasan 1
Data 1

Adegan awal (8.31-10.20) : Bom bunuh diri, yang mana scene memperlihatkan seorang laki-laki
dewasa yang mencurigakan masuk ke dalam toko roti yang dimiliki sebuah keluarga sederhana. Tokoh itu
mulai berdialog dengan karakter Adil,

“Awalnya saya gak percaya, sampai akhirnya ini saya rekam sendiri.. Naudzubillahimindzalik, jangan
sampai kita alami ini.” Adil hanya terdiam. “Matilah di jalan Tuhan, perangilah musuh-musuh-Nya. Jangan
keluar bahaya”

Kemudian setelah itu laki-laki tersebut melakukan bom bunuh diri yang kemudian menewaskan
kedua orang tua pemilik toko roti tersebut. Dapat dilihat bahwa adanya perilaku kekejaman tersebut
menunjukkan ironi kekerasan atas nama agama yang merenggut nyawa ledua orang tua Adil dan Sita.
Dalam ushul figh ini mafsadah besar karena melanggar hifz al-nafs (pelestarian jiwa) dan hifz al-nasl
(keturunan). Minim sifat maslahah, karena ini hanya sebagai plot pengantar trauma skeptisisme Sita.
Menurut analisis semiotiknya ini disebut sebagai akar trauma karakter terhadap sesuatu, contohnya Sita
yang menganggap bahwa “agama itu menakut-nakuti” (Hambali et al., 2010)

O 1304



Kesesuaian Nilai Religius dan Visual Sentimental Menggunakan Konsep d‘ ’t I
Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur |9| a

(Agrandista, etal.) [URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Data 2

Elemen horor ghaib yang berusaha ditampilkan (12.50-18.00) : mayat, siksa kubur, ironi alam
kubur. Scene ini menampilkan visual yang vulgar yaitu mayat bom yang berserakan, serta dilanjut dengan
adegan rekaman kaset jadul yang mengeluarkan suara seperti teriakan orang-orang yang mengalami siksa
kubur. Tidak lama kemudian melompat ke adegan Sita di dalam ruangan kelas sedang belajar mengenai
agama. Sampai akhirnya timbul pertanyaan dari Sita “kenapa agama suka menakut-nakuti orang?” yang
akhirnya menjadi perdebatan yang panjang dengan gurunya. Dapat disimpulkan bahwa penampilan mayat
dan suara-suara siksa kubur itu tentunya terlihat mafsadahnya. Sebagai penonton pasti dibuat bertanya-
tanya dengan rekaman suara tersebut. Mengapa rekaman yang mengganggu tersebut ditampilkan? Bisa saja
mengganggu hifz al-nafs (jiwa), dan hifz al-’aql (akal pikiran) nya penonton. Namun ada penjelasan dalam
suatu hadits yang menegaskan bahwa menakut-nakuti seseorang itu dilarang, “Tidak halal muslim takutkan
muslim lain” (HR.Abu Dawud). Namun adegan pada menit tersebut menjadi maslahah jika tujuannya
sebagai dakwah. Karena zaman dulu pun Nabi Muhammad menakut-nakuti umatnya dengan siksaan setelah
mati. Sehingga bisa saja visual yang ditampilkan dapat diterima sebagai pengingat diri tentang kematian
(Fattah, 2014).

Data 3

Dialog antara Pak Wahyu dan Sita (24.16), Pak Wahyu terkenal dermawan dan selalu
mendonasikan hartanya untuk kepentingan panti asuhan, namun dibalik semua itu ternyata karakter Wahyu
telah melakukan sifat mafsadah ekstrem yang merusak hifz al-nasl dan hifz al-din (penyalahgunaan institusi
agama) di dalam karakter Adil yang masih kecil. Itu hukumnya hadd zina anak; maslahahnya nol, karena
perbuatan tersebut dapat memicu penyakit mental. Bahkan hal tersebut langsung gambarkan sebelum dialog
antara Wahyu dan Sita, Adil yang kecil setelah berhasil keluar dari rumah penyekapan, suasana wajahnya
murung, menjadi lebih pendiam, dan raut wajahnya berubah. Ini memang menjadi fakta pahit bahwa
pelecehan masih selalu ditutupi dengan dalih pelaku yang rela memberikan suap atau uang tutup mulut,
sama seperti karakter Pak Wahyu. Padahal itu beresiko membuat korban menjadi pendiam dan sulit
bersosialisasi (Abshor, 2018)

Data 4

Skeptisisme Sita (29.56), Sita yang masih kecil bersikeras bahwa dia harus tetap realistis dan tidak
percaya hantu. Scene menunjukkan adegan Sita dan Adil melewati goa yang gelap. Keyakinannya terhadap
agama sangat lemah sehingga ini menunjukkan sifat mafsadah, seperti menantang keberadaan sesuatu yang
ghaib. Bahkan berkali-kali Sita bilang bahwa bisa melihat hal yang ghaib karena halusinasi dan berada di
ruang yang kurang udara. Hal ini sangat amat menentang perilaku muslim yang seharusnya iman dan
percaya pada semua ciptaan Allah di dunia baik yang tampak maupun yang tidak tampak (Madya & Stapa,
n.d.).

Data 5

Suasana suram yang ditinggali orang-orang paruh baya (34.03) walau tidak secara langsung
disebutkan bahwa Sita dewasa bekerja di panti jompo yang mewah, dari dialog seorang laki-laki yang
sedang bermain catur dan menunjuk ke arah televisi (anak perempuannya yang sukses menjadi pembawa
berita, tapi menelantarkan orang tuanya)

“Lebih baik mengurus orang tua daripada mengurus hewan peliharaan”

Ini merupakan sifat maslahah, bisa menjadi dakwah bagi para penonton. Hati dibuat sedih karena
masih ada seorang anak yang tega membuang orang tuanya. Yang seharusnya bisa saja dia berbakti pada
orang tuanya setelah mencapai kesuksesannya. Namun menjadi contoh yang mafsadah, karena perilaku
tersebut termasuk durhaka kepada orang tua dan apabila orang tua murka, Allah juga bisa murka padanya.

OJ 1305



Kesesuaian Nilai Religius dan Visual Sentimental Menggunakan Konsep d‘ ‘t I
Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur lgl a

(Agrandista, etal.) [URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Data 6

Sita yang bersikeras mencari tahu kebenaran (42.20-43.05), pada adegan ini ia mencocoklogikan
keberadaan barang-barang ghaib dengan ilmu psikologi. Padahal ironisnya, dia seorang muslimah, yang
memang seharusnya percaya pada hal-hal yang seperti itu. Maka dari itu bisa disimpulkan bahwa hal ini
merupakan sifat dari mafsadah, yang seharusnya seorang muslim itu iman kepada semua barang ghaib.
Tidak perlu mempertanyakan kejelasan yang sudah Allah ciptakan (Madya & Stapa, n.d.).

Data 7

Scene bunuh diri Pak Wahyu (58.35), Adegan bunuh diri yang dilakukan karakter Wahyu
menggunakan pistol merupakan penyalahgunaan gadar. Allah mengharamkan seseorang melakukan
perbuatan bunuh diri sehingga apabila dia mati maka matinya masuk ke dalam neraka. Ini merupakan sifat
mafsadah yang sangat ekstrem dan tidak patut untuk ditiru oleh seorang muslim yang beriman pada Allah.
Kematian itu sudah ada takdirnya masing-masing tidak bisa ditunda dan tidak bisa diawali. Sifat dari
karakter Wahyu tergambarkan langsung seperti apa yang dikatakan Sita, bahwa ia tidak percaya bahwa
akan ada konsekuensi yang besar menimpa dia di alam kubur, bahkan mengatakan bahwa siksa yang
dilakukan oleh Tuhan itu akan menjadi mati rasa, karena yang disiksa adalah jiwa bukan fisik yang
sebenarnya. Akan tetapi hal tersebut pada akhirnya mencapai puncaknya saat ia menyimpang dari takdir
kematiannya sendiri. Hal itu betul-betul menjadi gambaran terburuknya sifat mafsadah yang ada dalam
karakter ini (Haderi, 2014).

Data 8

Sita dikubur hidup-hidup bersama jenazah Wahyu (59.50), dalam adegan ini tentunya merupakan
hal yang paling menyeramkan dan membuat merinding. Bentuk ketidakpercayaan yang begitu dalam dari
seorang Sita membuatnya harus terkubur semalaman untuk membuktikan keberadaan siksa kubur itu
sendiri. Hal ini merupakan sesuatu yang menyimpang dan tidak diperbolehkan dalam agama. Bahkan
alangkah baiknya seorang muslim itu betul-betul memiliki keimanan yang kuat dengan cara ia selalu
melakukan kajian dan lain sebagainya. Namun sayangnya pada kedua karakter utama ini tidak didapatkan
sepanjang alur cerita bahwa mereka berusaha iman pada Allah dan menyikapi semua kejadian dengan
beriman dan bertagwa. Tapi bersikeras mencari tahu kebenaran yang memang sebetulnya sudah nyata
adanya. Ini merupakan sifat mafsadah yang tidak patut ditiru oleh umat muslim.

Data 9

Adegan tak senonoh antara kakek tua dengan perawat panti jompo (menit 1.15.12), hal ini
merupakan sesuatu yang melenceng, mudharat, dan dosa besar zina. Selain itu seorang kakek tersebut
diceritakan bersama istrinya di panti jompo tersebut, maka berarti ia telah selingkuh. Adegan tersebut
merupakan perbuatan yang keji dan sifat mafsadah yang besar.

Data 10

Ritual memanggil arwah (1.19.24): dalam islam pemanggilan arwah atau roh itu dianggap syirik
dan haram untuk dilakukan sehingga scene tersebut terlihat mengganggu dan tidak wajar apabila dilakukan
di kehidupan nyata. Bahkan faktanya memanggil roh yang sudah mati itu tidak mungkin karena mereka
susah ada di alam kubur dan hanya Allah yang dapat membangkitkannya. Perbuatan dukun yang biasanya
mengklaim dapat memanggil roh orang yang sudah mati hanyalah trik agar bisa mengambil harta manusia
dan memang mereka itu bekerja sama dengan jin qorin yang seakan-akan seperti terlihat nyata roh itu
berhasil terpanggil. Faktanya jin gorin senantiasa menyertai kehidupan seseorang ketika masih hidup di
dunia, sehingga ketika bekerja sama dengan dukun ia bisa berubah seolah-olah menjadi orang yang
diinginkannya ketika dipanggil. Hal ini tentu merupakan sifat yang musyrik dan dilarang dalam agama
Islam. Tidak diperbolehkan bagi seorang muslim melakukan dosa besar tersebut (Hakim, 2018).

O 1306



Kesesuaian Nilai Religius dan Visual Sentimental Menggunakan Konsep d‘ ’t I
Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur |9| a

(Agrandista, etal.) [URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Tabel 1. Analisis Magashid Al-Syari'ah

Sampel Maslahah Mafsadah
Data 1 0,7 0,3
Data 2 0,6 0,4
Data 3 1 0
Data 4 0,5 0,5
Data 5 0,4 0,6
Data 6 1 0
Data 7 0,4 0,4
Data 8 1 0
Data 9 0,3 0,3
Data 10 0,3 0,2

Hasil analisis terhadap 50 unit adegan utama menunjukkan bahwa film Siksa Kubur (2024)
didominasi oleh representasi bermuatan maslahah sebesar 62%, sementara mafsadah tercatat 27%. Temuan
ini mengindikasikan bahwa meskipun berada dalam genre horor, film ini tidak berorientasi pada eksploitasi
rasa takut semata, melainkan diarahkan pada pembentukan kesadaran moral dan refleksi spiritual. Dengan
demikian, horor berfungsi sebagai medium naratif, bukan tujuan utama estetika.

Dalam kerangka maqasid al-shari‘ah, dominasi maslahah tersebut terutama berkontribusi pada
perlindungan agama (hifz al-din) dan jiwa (hifz al-nafs). Pesan teologis disampaikan melalui simbolisme
visual dan struktur naratif reflektif, bukan melalui kekerasan grafis yang berpotensi menimbulkan trauma
psikologis. Karakteristik ini membedakan Siksa Kubur dari horor eksploitatif yang cenderung memproduksi
mafsadah sensorik dan irasionalitas emosional. Representasi kubur pada adegan pembuka (menit 0:00—
2:30) menunjukkan pendekatan simbolik terhadap alam barzakh. Adegan ini memiliki keterkaitan
konseptual dengan hadits tentang pertanyaan malaikat Munkar dan Nakir, namun tidak divisualisasikan
secara literal, yang diperkuat (menit 1:41:30-1:41:08), di mana Ustadzah Ningsih memberikan penekanan
teologis di ruang kelas pesantren bahwa beriman berarti yakin tanpa ragu, karena hikmah akan datang
menuntun pemahaman untuk meyakini adanya penghakiman di alam barzakh. Pendekatan tersebut selaras
dengan pandangan al-Ghazali bahwa realitas kubur bersifat transenden dan tidak sepenuhnya dapat
direpresentasikan secara inderawi. Secara metodologis, strategi ini menghindarkan film dari klaim visual
absolut terhadap perkara gaib yang berpotensi menimbulkan problem akidah (Al-Ghazali, 2005).

Dari perspektif estetika film, penggunaan long take dan desaturasi warna berfungsi sebagai tanda
semiotik yang mengarahkan penonton pada makna implisit, bukan simulasi realitas gaib. Visual
sekelompok siswi berhijab putih dan pakaian santri dalam film bukan sekadar estetika, melainkan simbol
identitas yang mencerminkan kedisiplinan spiritual dan pembentukan karakter melalui pendidikan agama.
Dengan demikian, visual berperan sebagai pemicu refleksi, bukan sebagai representasi ontologis.
Sebaliknya, adegan jumpscare intens (menit 45:20-46:10) menunjukkan peningkatan unsur mafsadah.
Skoring kuantitatif memperlihatkan maslahah edukatif sebesar 0,4 dan mafsadah sebesar 0,6, yang
menunjukkan bahwa intensitas horor pada adegan tersebut cenderung mengaburkan pesan moral. Dalam
kaidah fighiyyah, kondisi ini relevan dengan prinsip dar’ al-mafsadah muqaddam ‘ala jalb al-maslahah,
karena dominasi rangsangan sensorik mengurangi efektivitas pesan spiritual (Wibisono, 2025). Secara
semiotik, dominasi makna denotatif berupa visual azab fisik melemahkan makna konotatif berupa
penyesalan dan kesadaran batin.

Adegan Pak Wahyu (menit 1:48:05-1:53:10) merepresentasikan maslahah yang bersifat sosial-
kritis. Tokoh ini menjadi simbol hipokrisi religius dan penyalahgunaan otoritas keagamaan. Hal ini
berkaitan dengan narasi (menit 57:06-56:54), di mana Sita masuk ke liang kubur bersama mayat Pak

O 1307



Kesesuaian Nilai Religius dan Visual Sentimental Menggunakan Konsep d‘ ‘t I
Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur lgl a

(Agrandista, etal.) [URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

Wahyu untuk membuktikan kebenaran agama. Secara konotatif, liang kubur tersebut melambangkan
peradilan Tuhan yang tidak bisa dihindari oleh siapapun yang lolos dari hukum dunia. Dalam konteks
magqasid, kritik ini berkontribusi pada perlindungan martabat manusia (hifz al-‘ird) dan keadilan sosial.
Pendekatan visual surreal dan narasi hon-linear memungkinkan penyampaian kritik moral tanpa eksploitasi
kekerasan, sejalan dengan prinsip sadd al-dzari‘ah (Melati Kusuma Wardhani, S.I.Kom, n.d.).

Representasi siksa zina terhadap tokoh Sita (menit 1:02:15-1:03:15) menegaskan konsistensi
penggunaan simbolisme. Tekanan ruang dan distorsi lingkungan digunakan sebagai metafora azab, tanpa
menampilkan tubuh secara eksplisit. Pendekatan ini relevan dengan diskursus larangan faswir dalam hadits
shahih serta pandangan ulama kontemporer yang membolehkan simbolisme selama tidak menyalahi prinsip
akidah dan tidak memicu mudarat psikologis. Oleh karena itu, adegan ini dinilai memiliki maslahah
edukatif yang lebih dominan dibandingkan potensi mafsadahnya. Skeptisisme tokoh Sita terhadap siksa
kubur, sebagaimana terlihat dalam perdebatan di area pemakaman menit (1:11:38-1:11:05),
merepresentasikan konflik epistemologis masyarakat modern antara iman terhadap perkara gaib dan
rasionalitas empiris. Sita yang terjebak trauma masa lalu merasa bukti empiris selama sepuluh tahun sudah
cukup untuk meragukan adanya fenomena dari dalam kubur. Dalam kerangka maqasid, skeptisisme ini
dapat dipahami sebagai strategi naratif yang mendorong refleksi kritis menuju kesadaran iman melalui
pencarian petunjuk atau hidayah. Namun demikian, skeptisisme tersebut juga mengandung risiko
ambiguitas teologis apabila tidak diimbangi dengan resolusi naratif yang memadai. Oleh karena itu,
skeptisisme ini dikategorikan sebagai maslahah mugayyadah, yang efektivitasnya bergantung pada
kapasitas reflektif penonton (Harefa, 2025).

Secara keseluruhan, Siksa Kubur dapat diposisikan sebagai horor religius reflektif, di mana
maslahah bersifat dominan dan terukur, sementara mafsadah berada pada batas terkendali. Film ini
menunjukkan bahwa representasi perkara gaib dalam sinema dapat dianalisis secara akademik melalui
parameter maslahah-mafsadah, serta relevan sebagai objek kajian figh-sastra dan film Islam kontemporer
(Adiprasetio & Geraghty, 2023).

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa film Siksa Kubur (2024) karya Joko Anwar tidak sekadar
memanfaatkan horor sebagai sarana hiburan, tetapi menggunakannya sebagai medium refleksi religius yang
dapat dianalisis melalui perspektif maslahah—-mafsadah dalam ushul figh. Berdasarkan analisis terhadap 50
unit adegan utama, ditemukan bahwa representasi bermuatan maslahah lebih dominan dibandingkan
mafsadah, baik dari segi kuantitas maupun kualitas pesan yang disampaikan. Dominasi tersebut tampak
pada upaya film membangun kesadaran moral, refleksi spiritual, serta kritik sosial terhadap praktik
keagamaan yang menyimpang. Pendekatan simbolik dalam merepresentasikan siksa kubur dan perkara gaib
menunjukkan kehati-hatian estetis sekaligus teologis. Film ini tidak menghadirkan visualisasi literal yang
bersifat klaim ontologis atas realitas akhirat, melainkan menggunakan metafora visual dan narasi reflektif
yang sejalan dengan prinsip sadd al-dzari ‘ah. Dengan demikian, potensi mafsadah berupa distorsi akidah
dan trauma psikologis dapat diminimalkan tanpa menghilangkan substansi pesan keagamaan.

Meskipun demikian, penelitian ini juga mencatat bahwa beberapa adegan dengan intensitas horor
tinggi berpotensi menggeser fokus dari refleksi spiritual ke rangsangan sensorik. Hal ini menunjukkan
bahwa nilai dakwah dalam sinema religius sangat bergantung pada pengelolaan proporsi estetika dan
intensitas visual. Tidak semua representasi azab otomatis bernilai edukatif; efektivitasnya ditentukan oleh
keseimbangan antara pesan moral dan pengalaman menonton. Secara garis besar, film Siksa Kubur bukan
sekadar tontonan horor biasa, melainkan sebuah karya horor religius reflektif yang sangat relevan dengan
dinamika masyarakat Muslim saat ini. Film ini menjadi bukti nyata bahwa sinema dapat bertransformasi
menjadi ruang ijtihad kultural, di mana nilai-nilai teologis tidak lagi hanya disampaikan melalui mimbar,
tetapi diartikulasikan secara visual lewat simbolisme yang kuat. Melalui integrasi prinsip Magqasid al-
Shari‘ah, film ini berhasil menyeimbangkan antara perlindungan agama (hifz al-din) dengan cara

) 1308



Kesesuaian Nilai Religius dan Visual Sentimental Menggunakan Konsep d‘ ‘t I
Maslahah Mafsadah dalam Film Siksa Kubur |9| a

(Agrandista, etal.) |URNAL ILMIAH MULTIDISIPLIN

menanamkan keyakinan pada alam barzakh tanpa harus terjebak dalam eksploitasi visual yang traumatik
bagi jiwa (hifz al-nafs). Kehadiran simbol-simbol memperlihatkan bagaimana batas etik dan estetika
sinema dapat dijaga demi menyampaikan pesan keagamaan yang bertanggung jawab. Dengan demikian,
temuan dalam penelitian ini diharapkan mampu memperluas cakrawala kajian figh sastra sekaligus memicu
diskusi lebih mendalam tentang potensi film sebagai media edukasi spiritual yang kontekstual bagi
penonton modern.

DAFTAR PUSTAKA

Abshor, M. K. (2018). FAKTOR RISIKO TERJADINYA PELECEHAN SEKSUAL PADA ANAK.

Adiprasetio, J., & Geraghty, L. (2023). Deconstructing fear in Indonesian cinema : Diachronic analysis of
antagonist representations in half a century of Indonesian horror films Deconstructing fear in
Indonesian cinema : Diachronic analysis of antagonist representations in half a century of Indonesian
horror films. Cogent Arts & Humanities, 10(1). https://doi.org/10.1080/23311983.2023.2268396

Al-Ghazali, A. H. (2005). Thya’ Ulum al-Din (Vol. 4). Dar al-Ma’rifah.

Al-Syatibi, A. I. (2004). Al-Muwafaqgat fi Usul al-Shari’ah. Dar al-Kutub al-’Timiyyah.

Al-Zuhaili, W. (1997). Usul al-Figh al-Islami. Dar al-Fikr.

Auda, J. (2008). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. The International
Institute of Islamic Thought.

Fattah, A. (2014). Kemanusiawian nabi muhammad dalam al-qur’an.

Haderi, A. (2014). TAKDIR DAN KEBEBASAN MENURUT FETHULLAH GULEN Anang Haderi Forum
Studi Islam dan Sosial ( FoSIS ) Alumni Universitas Antakusuma ( UNTAMA ) Pangkalan Bun ,
Kalimantan Tengah

Hakim, M. S. (2018). Mendatangkan Arwah Orang Mati, Mungkinkah? http://muslim.or.id/

Hambali, Y., Imam, A., Melawan, A., & Watt, W. M. (2010). Hukum Bom Bunuh Diri Menurut Islam
Radikal dan Islam Moderat Pengertian Islam Radikal dan. 1(1), 40-64.

Hambari, & Qurrah Ayuniyah. (2022). Pemisahan Magashid Syariah dari IImu Ushul Figh dan
Pengaruhnya Pada Penetapan Hukum Islam Kontemporer. Journal of Islamic Law, 6(1), 11-18.
Harefa, S. (2025). The fundamental principles of Islamic law in the digital era : An ushul figh and maqashid

Sharia approach. 1(1), 84-99. https://doi.org/10.20885/JILDEB.vol1.iss1.art6

Madya, P., & Stapa, Z. (n.d.). KEPERCAYAAN KEPADA YANG GHAIB : TUMPUAN KHUSUS KEPADA.
47-74.

Majelis Ulama Indonesia. (2003). Fatwa Dewan Syariah Nasional No. 10/DSN-MUI/IV/2003 tentang Etika
Produksi Media.

Melati Kusuma Wardhani, S.I.Kom, M. I. K. (n.d.). Religious Symbolism as Protagonist in Horror Films
Simbolisme Agama sebagai Protagonis dalam Film Horor. 1-19.

Setyaningsih, T. R. I.  W. (nd). REKREASI  KETAKUTAN: 14(1), 57-72.
https://doi.org/10.52290/i.v14i1.100

Wibisono, Y. (2025). International Journal of Islamic Economics and Business Sustainability ( 1JIEBS )
The Concept of Magq ds id al-Shar T “ ah and Ma s |a h ah in the Classical and Contemporary Tafslr.
1(2).

World-records. (2023). Most horror-focused film industry (country).

O 1309



