
 

  

 

 

 

    1552 

Available online at https://indojurnal.com/index.php/jejakdigital 

eISSN: 3089-7734; pISSN: 3089-7742 

 

Sejarah Artikel: 
 

ABSTRACT 
The process of Islamization in the Sundanese Lands is a complex historical phenomenon 

because it involves the interaction between political power, local culture, and traditional 

beliefs. The legendary figure of Prabu Siliwangi from the Pajajaran Kingdom is often 

positioned as a transitional figure between the Hindu-Buddhist era and the arrival of Islam in 

Tatar Sunda. In various oral sources, chronicles, and ancient manuscripts such as the Carita 

Parahyangan and Babad Pajajaran, Siliwangi is depicted as a great and just king, but also as 

a symbol of resistance to religious change. This figure is not only a mythological icon, but also 

a reflection of the struggle of Sundanese cultural identity facing the increasingly strong current 

of Islamization in the 15th to 16th centuries AD. This study aims to explore the relationship 

between the mythology of Prabu Siliwangi and the early process of Islamization in the 

Sundanese Lands through a historical and politico-cultural approach. Using descriptive-

analytical methods and a literature review of historical sources, legends, and archaeological 

research results, this study attempts to interpret Siliwangi's position in the context of 

civilizational transition. The analysis shows that the Siliwangi myth functions as an ideological 

medium to maintain political legitimacy and local identity amidst religious change. Thus, the 

narrative about Siliwangi not only contains elements of legend, but also reflects the socio-

political and spiritual dynamics of Sundanese society during the transition to Islam. 

Keywords: King Siliwangi; Islamization; Sundanese Land; Mythology; Political History; 

Pajajaran Kingdom; Cultural Identity. 

 

ABSTRAK 
Proses Islamisasi di Tanah Sunda merupakan fenomena historis yang kompleks karena 

melibatkan interaksi antara kekuasaan politik, budaya lokal, dan kepercayaan tradisional. Tokoh 

legendaris Prabu Siliwangi dari Kerajaan Pajajaran sering ditempatkan sebagai figur transisi 

antara masa Hindu-Buddha dan datangnya Islam di Tatar Sunda. Dalam berbagai sumber lisan, 

babad, dan naskah kuno seperti Carita Parahyangan dan Babad Pajajaran, Siliwangi 

digambarkan sebagai raja besar yang adil, namun juga sebagai simbol resistensi terhadap 

perubahan keagamaan. Figur ini tidak hanya menjadi ikon mitologis, tetapi juga cerminan dari 

pergulatan identitas budaya Sunda menghadapi arus Islamisasi yang semakin kuat pada abad 

ke-15 hingga 16 Masehi. Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri hubungan antara mitologi 

Prabu Siliwangi dan proses awal Islamisasi di Tanah Sunda melalui pendekatan historis dan 

politiko-kultural. Dengan menggunakan metode deskriptif-analitis dan kajian pustaka terhadap 

sumber sejarah, legenda, dan hasil penelitian arkeologis, penelitian ini berupaya menafsirkan 

posisi Siliwangi dalam konteks transisi peradaban. Hasil analisis menunjukkan bahwa mitos 

Siliwangi berfungsi sebagai medium ideologis untuk mempertahankan legitimasi politik dan 

identitas lokal di tengah perubahan religius. Dengan demikian, narasi tentang Siliwangi tidak 

hanya mengandung unsur legenda, tetapi juga merefleksikan dinamika sosial-politik dan 

Diterima  25-12-2025 

Disetujui 05-01-2026 

Diterbitkan  07-01-2026 

 

  

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/en613n03 

 Hal. 1552-1561 

  

  

Prabu Siliwangi Dan Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara 

Mitologi Dan Sejarah Politik 

 

Saepul Basor 1, Yan Nurcahya2, Deri Sugiarto3  Rian Ananda Putra4,  Teddiansyah Nata 

Negara5,  Muhammad Al Hafidz6,  Wawan Hernawan 7 
Magister Sejarah Peradaban Islam, UIN Sunan Gunung Djati1,2,3,4,5,6,7 

 

*Email Korespodensi:  yan.itb2021@gmail.com    

 

mailto:yan.itb2021@gmail.com


 
 

Prabu Siliwangi Dan Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara Mitologi Dan 

Sejarah Politik 

 (Nurcahya, et al.) 

 

 
 

 

 

   1553 

spiritual masyarakat Sunda pada masa peralihan menuju Islam. 

 

Kata kunci: Prabu Siliwangi; Islamisasi; Tanah Sunda; Mitologi; Sejarah Politik; Kerajaan 

Pajajaran; Identitas Budaya. 

 
 

 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Basor, S., Nurcahya, Y., Sugiarto, D., Putra, R. A., Negara, T. N. ., Hafidz, M. A. ., & Hernawan, W. (2026). Prabu Siliwangi Dan 

Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara Mitologi Dan Sejarah Politik. Jejak Digital: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 2(1), 1552-1561. 

https://doi.org/10.63822/en613n03 

 
 



 
 

Prabu Siliwangi Dan Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara Mitologi Dan 

Sejarah Politik 

 (Nurcahya, et al.) 

 

 
 

 

 

   1554 

PENDAHULUAN 

Proses Islamisasi di Nusantara merupakan fenomena sejarah yang kompleks karena melibatkan 

berbagai unsur sosial, budaya, dan politik yang saling berkelindan. Di antara wilayah yang memiliki 

dinamika tersendiri dalam penerimaan Islam adalah Tanah Sunda, yang dikenal memiliki akar kuat pada 

tradisi Hindu-Buddha serta sistem pemerintahan monarki seperti Kerajaan Galuh, Sunda, dan Pajajaran. 

Dalam konteks ini, peran tokoh legendaris Prabu Siliwangi sering menjadi sorotan karena menandai masa 

transisi penting antara kejayaan Pajajaran dan awal pengaruh Islam di Tatar Sunda. 

Nama Prabu Siliwangi tidak hanya muncul dalam naskah sejarah seperti Carita Parahyangan, tetapi 

juga hidup dalam tradisi lisan masyarakat Sunda. Figur ini digambarkan sebagai raja besar yang bijaksana, 

adil, dan mencintai rakyatnya, namun sekaligus menjadi simbol keagungan masa Hindu-Buddha yang 

kemudian perlahan tergeser oleh gelombang Islamisasi. Oleh karena itu, memahami posisi Siliwangi bukan 

sekadar soal mitos, tetapi juga memahami bagaimana masyarakat Sunda menafsirkan perubahan sosial dan 

keagamaan dalam bingkai politik dan budaya lokal. 

Dalam berbagai catatan kolonial dan karya orientalis, seperti yang disampaikan oleh C.M. Pleyte 

dan H. Kern, kisah Siliwangi sering dianggap sebagai legenda yang tidak memiliki dasar historis yang kuat. 

Namun, dalam studi sejarah lokal modern, banyak peneliti seperti Edi S. Ekadjati dan Ajip Rosidi melihat 

mitologi Siliwangi justru sebagai refleksi dari realitas politik pada masa akhir Kerajaan Pajajaran. Melalui 

tokoh mitologis ini, masyarakat Sunda berusaha mempertahankan identitas dan kehormatan kolektif di 

tengah perubahan struktur kekuasaan akibat meluasnya Islam. 

Islamisasi di Tanah Sunda sendiri tidak terjadi secara tiba-tiba, melainkan melalui proses panjang 

yang melibatkan perdagangan, perkawinan, dan dakwah para wali serta ulama pesisir. Di wilayah pesisir 

utara Jawa Barat—seperti Cirebon, Banten, dan Indramayu—Islam mulai berkembang pesat sejak abad ke-

15 M. Tokoh-tokoh seperti Syarif Hidayatullah (Sunan Gunung Jati) memiliki peran penting dalam 

memperkenalkan nilai-nilai Islam kepada masyarakat Sunda, termasuk menjalin hubungan politik dengan 

kerajaan-kerajaan sekitar. 

Konteks politik pada masa itu juga turut memengaruhi arah Islamisasi. Pajajaran sebagai kekuatan 

besar di Tatar Sunda memiliki hubungan diplomatik dan ekonomi yang luas dengan Majapahit, tetapi 

menolak pengaruh Islam dari pesisir utara. Konflik politik dan perbedaan ideologi inilah yang kemudian 

mempercepat keruntuhan Pajajaran, bersamaan dengan munculnya Kesultanan Banten dan Cirebon sebagai 

kekuatan baru yang berlandaskan Islam. Di titik inilah figur Prabu Siliwangi sering diposisikan sebagai 

simbol “raja lama” yang menolak perubahan agama, padahal secara historis, pergeseran itu jauh lebih 

kompleks. 

Dalam tradisi mitologis Sunda, Prabu Siliwangi sering digambarkan tidak mati, melainkan “moksa” 

atau menghilang bersama bala tentaranya di hutan Sancang. Mitos ini menyimpan makna simbolik: bahwa 

kekuasaan dan kejayaan lama tidak benar-benar lenyap, tetapi bertransformasi menjadi warisan spiritual 

dan budaya masyarakat Sunda. Dari sisi historis, narasi ini dapat dimaknai sebagai bentuk sublimasi politik, 

di mana masyarakat Sunda menolak untuk mengakui kekalahan total di bawah kekuasaan Islam, tetapi 

mengubahnya menjadi cerita heroik yang penuh makna simbolik. 

Kajian terhadap mitologi Siliwangi penting bukan hanya untuk menelusuri asal-usul legenda, tetapi 

juga untuk memahami bagaimana masyarakat memaknai perubahan kekuasaan. Dalam konteks ini, mitos 

berfungsi sebagai media politik dan ideologis. Ia merepresentasikan perlawanan kultural terhadap dominasi 

baru, sekaligus alat untuk menjaga kesinambungan identitas. Dengan demikian, mitologi bukan hanya cerita 

rakyat, melainkan bagian dari konstruksi historis yang memuat pesan politik tersembunyi. 



 
 

Prabu Siliwangi Dan Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara Mitologi Dan 

Sejarah Politik 

 (Nurcahya, et al.) 

 

 
 

 

 

   1555 

Sejarah Islamisasi di Tanah Sunda tidak dapat dilepaskan dari konsep sinkretisme budaya, yaitu 

perpaduan antara unsur lama dan baru dalam bentuk yang harmonis. Masyarakat Sunda tidak serta-merta 

meninggalkan warisan spiritual Hindu-Buddha, melainkan mengadaptasinya dalam tradisi Islam lokal 

seperti ngalokat bumi, ziarah karuhun, atau penghormatan kepada tokoh-tokoh suci. Proses ini 

menunjukkan bahwa Islam di Sunda diterima bukan melalui pemaksaan politik, tetapi lewat asimilasi nilai 

dan simbol budaya yang telah ada. 

Dari perspektif sejarah politik, figur Prabu Siliwangi juga mencerminkan transisi dari kekuasaan 

sakral berbasis dewaraja ke bentuk pemerintahan Islam yang lebih rasional dan egaliter. Pergeseran ini tidak 

hanya terjadi dalam tatanan keagamaan, tetapi juga dalam sistem kekuasaan. Raja tidak lagi diposisikan 

sebagai dewa, tetapi sebagai khalifah—pemimpin yang bertanggung jawab secara moral di hadapan Tuhan 

dan rakyat. Perubahan paradigma ini menjadi fondasi penting bagi lahirnya struktur politik Islam di wilayah 

Jawa Barat dan sekitarnya. 

Dengan demikian, penelitian mengenai Prabu Siliwangi dan Islamisasi di Tanah Sunda tidak 

semata-mata membedah mitos atau legenda, tetapi berupaya memahami dinamika perubahan sosial-politik 

dan spiritual masyarakat Sunda. Pendekatan interdisipliner yang menggabungkan sejarah, antropologi, dan 

politik Islam diperlukan untuk menafsirkan makna di balik narasi Siliwangi. Melalui kajian ini, diharapkan 

muncul pemahaman baru bahwa mitologi bukanlah lawan dari sejarah, melainkan bagian dari ingatan 

kolektif yang mencerminkan transformasi politik dan religius bangsa Sunda dalam menghadapi arus 

Islamisasi. 

 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis untuk menelusuri 

hubungan antara mitologi Prabu Siliwangi dan proses Islamisasi di Tanah Sunda. Pendekatan ini dipilih 

karena sesuai untuk mengkaji peristiwa masa lampau secara deskriptif dan interpretatif, dengan 

menekankan makna sosial, politik, dan budaya yang terkandung dalam setiap sumber sejarah. Pendekatan 

historis juga memungkinkan peneliti memahami transformasi nilai-nilai kekuasaan dan agama yang terjadi 

pada masa transisi dari Hindu-Buddha ke Islam di wilayah Sunda. 

Metode historis dalam penelitian ini melibatkan empat tahapan utama: heuristik (pengumpulan 

sumber), kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Tahap heuristik dilakukan dengan mengumpulkan 

berbagai sumber primer dan sekunder seperti naskah kuno (Carita Parahyangan, Babad Pajajaran, Serat 

Kanda), prasasti, catatan kolonial, dan karya ilmiah modern. Tahap kritik sumber digunakan untuk menilai 

keaslian, keabsahan, dan kredibilitas sumber agar diperoleh data yang valid dan representatif. 

Tahap interpretasi dilakukan dengan menafsirkan fakta sejarah dan unsur mitologis untuk 

memahami konteks sosial-politik yang melatarbelakanginya. Dalam tahap ini, peneliti tidak hanya 

membandingkan antara mitos dan fakta sejarah, tetapi juga menelusuri pesan ideologis di balik kisah Prabu 

Siliwangi dalam hubungannya dengan proses Islamisasi. Dengan cara ini, mitologi diperlakukan bukan 

sekadar legenda rakyat, melainkan sebagai teks sosial yang mencerminkan kesadaran kolektif masyarakat 

Sunda terhadap perubahan kekuasaan dan agama. 

Selain metode historis, penelitian ini juga memanfaatkan pendekatan politiko-kultural, yakni kajian 

terhadap relasi antara budaya dan kekuasaan. Pendekatan ini digunakan untuk membaca peran mitologi 

sebagai medium legitimasi politik dan simbol identitas masyarakat Sunda dalam menghadapi perubahan 



 
 

Prabu Siliwangi Dan Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara Mitologi Dan 

Sejarah Politik 

 (Nurcahya, et al.) 

 

 
 

 

 

   1556 

sistem pemerintahan berbasis Islam. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyoroti aspek religius, 

tetapi juga dimensi politik yang memengaruhi konstruksi narasi tentang Prabu Siliwangi. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library research) dengan menelaah 

berbagai karya ilmiah, buku sejarah, artikel jurnal, serta literatur antropologi dan kebudayaan Sunda. Data 

yang diperoleh kemudian diklasifikasikan berdasarkan tema, seperti mitologi Siliwangi, struktur politik 

Pajajaran, dan proses Islamisasi di Jawa Barat. Sumber sekunder dari para sejarawan seperti Edi S. Ekadjati, 

Ajip Rosidi, dan M.C. Ricklefs digunakan sebagai rujukan analitis dalam mengaitkan mitos dengan konteks 

sejarah nyata. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan menguraikan peristiwa secara kronologis, 

kemudian menafsirkan maknanya secara konseptual. Proses analisis dilakukan melalui tiga tahap: reduksi 

data (seleksi informasi penting), penyajian data (penulisan naratif dan tematik), serta penarikan kesimpulan. 

Analisis diarahkan untuk mengungkap makna politik dan spiritual di balik mitos Siliwangi serta 

implikasinya terhadap identitas Islam Sunda. 

Untuk menjaga validitas penelitian, dilakukan triangulasi sumber, yaitu perbandingan antara 

sumber tertulis, tradisi lisan, dan temuan arkeologis. Langkah ini penting agar hasil penelitian tidak hanya 

bersifat spekulatif, tetapi memiliki dasar empiris yang kuat. Dengan demikian, penelitian ini berupaya 

menghadirkan pemahaman yang seimbang antara unsur mitologis dan realitas historis dalam menafsirkan 

perjalanan awal Islamisasi di Tanah Sunda. 

  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Prabu Siliwangi merupakan figur legendaris yang menempati posisi penting dalam imajinasi kolektif 

masyarakat Sunda. Ia dipandang sebagai simbol kejayaan dan keagungan Kerajaan Pajajaran, yang menjadi 

representasi tertinggi peradaban Hindu-Buddha di Tatar Sunda. Dalam tradisi lisan, Prabu Siliwangi dikenal 

sebagai raja yang bijak, adil, dan disegani, tetapi kisahnya juga sarat dengan unsur mitologis yang 

mencerminkan proses peralihan budaya menuju Islam. Figur ini menjadi jembatan antara sejarah politik 

dan mitologi spiritual masyarakat Sunda. 

 

Gambar 1. Prasasti Batutulis di Bogor menyebutkan keagungan Sri Baduga Maharaja dalam sejarah 

 (Sumber: Collectie Wereldmuseum, v/h Tropenmuseum) 

 



 
 

Prabu Siliwangi Dan Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara Mitologi Dan 

Sejarah Politik 

 (Nurcahya, et al.) 

 

 
 

 

 

   1557 

Secara historis, Kerajaan Pajajaran yang berpusat di Pakuan (kini Bogor) menjadi kerajaan terakhir 

yang menganut agama Hindu-Siwa di wilayah Sunda. Pada abad ke-15 hingga awal abad ke-16, pengaruh 

Islam mulai masuk melalui jalur perdagangan dan dakwah para ulama dari pesisir utara Jawa, terutama dari 

Cirebon dan Banten. Dalam konteks ini, muncul ketegangan ideologis antara kekuasaan Pajajaran yang 

berlandaskan tradisi Hindu dengan kekuatan politik Islam yang tumbuh pesat di wilayah pantai. Konflik ini 

menjadi bagian dari dinamika Islamisasi politik di Tanah Sunda. 

Kisah tentang “Prabu Siliwangi menolak masuk Islam” muncul dalam berbagai versi naskah, seperti 

Carita Parahyangan dan Babad Pajajaran. Dalam beberapa sumber, Prabu Siliwangi digambarkan 

menentang dakwah Sunan Gunung Jati, sementara dalam versi lain ia dianggap sebagai tokoh yang 

memahami nilai Islam namun enggan meninggalkan keyakinan lamanya. Narasi ini memperlihatkan 

ketegangan antara dua sistem nilai: spiritualitas Hindu-Sunda yang berakar pada kosmologi lokal dan ajaran 

tauhid Islam yang bersifat universal. 

 

 
Gambar 2. Cakupan wilayah Kerajaan Sunda (Sumber: Gunawan Kartapranata) 

 

Transformasi dari Hindu-Sunda ke Islam bukanlah proses yang berlangsung secara tiba-tiba, 

melainkan hasil interaksi panjang antara elit politik, pedagang, dan ulama. Para wali seperti Sunan Gunung 

Jati berperan penting dalam menyebarkan Islam melalui jalur diplomasi, perkawinan politik, dan 

perdagangan. Proses ini memperlihatkan bahwa Islamisasi di Tanah Sunda tidak identik dengan 

penaklukan, tetapi merupakan hasil akulturasi budaya dan negosiasi kekuasaan. Prabu Siliwangi sebagai 

simbol Pajajaran menjadi narasi kultural dari perubahan itu. 

Mitologi tentang Prabu Siliwangi juga berfungsi sebagai media legitimasi identitas Sunda. Dalam 

berbagai tradisi lisan, raja yang hilang diyakini akan “kembali” untuk menegakkan keadilan, yang secara 

simbolis menandakan kerinduan masyarakat terhadap tatanan moral yang ideal. Mitos ini hidup 

berdampingan dengan keislaman masyarakat Sunda, sehingga menciptakan bentuk religiusitas yang 

sinkretik. Islam di Tanah Sunda pun berkembang dengan nuansa lokal yang lembut dan penuh toleransi 

terhadap tradisi lama. 



 
 

Prabu Siliwangi Dan Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara Mitologi Dan 

Sejarah Politik 

 (Nurcahya, et al.) 

 

 
 

 

 

   1558 

Tindakan pertama yang diambil oleh Sri Baduga setelah resmi dinobatkan jadi raja adalah 

menunaikan amanat dari kakeknya (Wastu Kancana) yang disampaikan melalui ayahnya (Ningrat Kancana) 

ketika ia masih menjadi mangkubumi di Kawali. Isi pesan ini bisa ditemukan pada salah satu prasasti 

peninggalan Sri Baduga di Kebantenan. Isinya sebagai berikut (artinya saja): 

Semoga selamat. Ini tanda peringatan bagi Rahyang Niskala Wastu Kancana. Turun kepada 

Rahyang Ningrat Kancana, maka selanjutnya kepada Susuhunan sekarang di Pakuan Pajajaran. Harus 

menitipkan ibu kota di Jayagiri dan ibu kota di Sunda Sembawa. 

Semoga ada yang mengurusnya. Jangan memberatkannya dengan "dasa", "calagra", "kapas 

timbang", dan "pare dongdang". 

Maka diperintahkan kepada para petugas muara agar jangan memungut bea. Karena merekalah yang 

selalu berbakti dan membaktikan diri kepada ajaran-ajaran. Merekalah yang tegas mengamalkan peraturan 

dewa. 

Dengan tegas di sini disebut "dayeuhan" (ibu kota) di Jayagiri dan Sunda Sembawa. Penduduk kedua 

dayeuh ini dibebaskan dari 4 macam pajak, yaitu "dasa" (pajak tenaga perorangan), "calagra" (pajak tenaga 

kolektif), "kapas timbang" (kapas 10 pikul) dan "pare dondang" (padi 1 gotongan). Dalam kropak 630, 

urutan pajak tersebut adalah dasa, calagra, "upeti", "panggeureus reuma". 

Dalam koropak 406 disebutkan bahwa dari daerah Kandang Wesi (sekarang Bungbulang, Garut) 

harus membawa "kapas sapuluh carangka" (10 carangka = 10 pikul = 1 timbang atau menurut Coolsma, 1 

caeng timbang) sebagai upeti ke Pakuan tiap tahun. Kapas termasuk upeti. Jadi tidak dikenakan kepada 

rakyat secara perorangan, melainkan kepada penguasa setempat. Untuk pertama kalinya naskah ini diteliti 

oleh K.F. Holle, kemudian diteruskan oleh C.M. Pleyte. Kemudian naskah ini dialihbahasakan oleh 

Poerbatjaraka, sebagai tambahan terhadap laporan mengenai Batu Tulis di Bogor. Upaya ini diteruskan oleh 

H. ten Dam (tahun 1957) dan J. Noorduyn (dalam laporan penelitiannya tahun 1962 dan 1965). Selanjutnya 

naskah ini juga diteliti oleh beberapa sarjana Sunda, di antaranya Ma'mun Atmamiharja, Amir Sutaarga, 

Aca, Ayatrohaédi, serta Édi S. Ékajati dan Undang A. Darsa. 

K.F. Holle (1869) dalam tulisan berjudul De Batoe Toelis te Buitenzorg (Batutulis di Bogor). Holle 

menyebutkan bahwa di dekat Kota Bogor terdapat kampung bernama Cipaku dengan sungai yang memiliki 

nama yang sama. Di sana banyak ditemukan pohon paku. Jadi menurut Holle, nama Pakuan ada kaitannya 

dengan kehadiran Cipaku dan pohon paku. Pakuan Pajajaran berarti pohon paku yang berjajar ("op rijen 

staande pakoe bomen"). 

 

Perspektif Politik 

Dari sisi politik, Islamisasi membawa perubahan signifikan dalam struktur pemerintahan. Konsep 

raja-dewa yang sebelumnya dominan mulai digantikan oleh model raja-ulama atau pemimpin religius, 

sebagaimana terlihat di Kesultanan Cirebon dan Banten. Pergeseran ini tidak hanya menandai runtuhnya 

sistem politik lama, tetapi juga lahirnya paradigma baru tentang kekuasaan yang mengaitkan legitimasi 

politik dengan nilai keagamaan. Hal ini menjadi dasar munculnya pola pemerintahan Islam yang khas di 

Jawa Barat. 

Dalam perspektif politik, penolakan Prabu Siliwangi terhadap Islam bisa dibaca sebagai bentuk 

resistensi terhadap kekuasaan baru. Islam pada masa itu tidak hanya membawa perubahan teologis, tetapi 

juga tatanan politik baru yang berpusat pada konsep kekuasaan religius berbasis syariah. Cirebon dan 

Banten, dua kerajaan Islam yang muncul di wilayah barat Jawa, menjadi ancaman politik bagi hegemoni 



 
 

Prabu Siliwangi Dan Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara Mitologi Dan 

Sejarah Politik 

 (Nurcahya, et al.) 

 

 
 

 

 

   1559 

Pajajaran. Karena itu, mitos “raja yang hilang” atau “raja yang menjadi harimau” merupakan simbol dari 

transisi kekuasaan, bukan sekadar legenda spiritual. 

Mitologi Prabu Siliwangi juga memperlihatkan bagaimana masyarakat Sunda mengartikulasikan 

identitas politiknya dalam konteks perubahan sejarah. Alih-alih menghapus masa lalu, masyarakat 

mengadaptasi kisah Siliwangi untuk memperkuat kontinuitas sejarah dan kebanggaan etnis. Dalam hal ini, 

mitologi berfungsi sebagai bentuk “resistensi kultural” terhadap dominasi narasi Islam Jawa yang lebih 

dominan. Sejarah Islamisasi di Tanah Sunda pun menjadi ruang negosiasi antara nilai lokal dan universal. 

Dalam perspektif historis, peran Islam dalam politik Tanah Sunda terus berkembang setelah 

runtuhnya Pajajaran. Kesultanan Cirebon dan Banten menjadi pusat kekuasaan Islam yang berpengaruh di 

wilayah barat Jawa. Namun demikian, jejak Pajajaran dan Prabu Siliwangi tidak sepenuhnya hilang. Nilai-

nilai kepemimpinan, keadilan, dan moralitas tetap diwariskan dan diserap ke dalam etika politik Islam 

Sunda. Di sinilah tampak kesinambungan antara mitologi masa lalu dan praktik sosial keagamaan masa 

kini. 

Dengan demikian, Prabu Siliwangi bukan hanya sosok mitologis, tetapi juga refleksi historis dari 

dinamika kekuasaan dan proses Islamisasi di Tanah Sunda. Kisahnya menjadi representasi dari pertemuan 

antara keagungan masa lalu dan realitas spiritual baru. Melalui pendekatan historis dan politik, dapat 

dipahami bahwa mitologi Siliwangi mengandung makna ideologis tentang kekuasaan, identitas, dan 

adaptasi budaya. Ia menjadi simbol pertemuan antara tradisi dan transformasi, antara mitos dan sejarah 

dalam perjalanan Islam di Nusantara. 

 

 

SIMPULAN  

Penelitian ini menunjukkan bahwa sosok Prabu Siliwangi tidak semata-mata berada dalam ranah 

mitologi, tetapi memiliki relevansi historis dan politis dalam konteks Islamisasi di Tanah Sunda. Mitos 

tentang Prabu Siliwangi yang menolak Islam mencerminkan bentuk resistensi budaya dan kekuasaan 

terhadap perubahan tatanan politik-religius pada masa peralihan dari Hindu-Buddha ke Islam. Narasi ini 

memperlihatkan bahwa proses Islamisasi di wilayah Sunda berlangsung secara kompleks — tidak hanya 

melalui dakwah keagamaan, tetapi juga melalui diplomasi, konflik kekuasaan, dan negosiasi budaya. 

Dari sudut pandang politik, runtuhnya Pajajaran dan munculnya Cirebon serta Banten menandai 

pergeseran paradigma kekuasaan di Jawa Barat. Islam menjadi kekuatan ideologis baru yang tidak hanya 

menggantikan sistem lama, tetapi juga menyerap nilai-nilai moral dan sosial dari tradisi Sunda. Mitos 

Siliwangi sebagai “raja yang tidak mati” menandakan kesinambungan identitas Sunda di tengah dominasi 

Islam, membentuk karakter Islam yang khas: lembut, adaptif, dan menghargai kearifan lokal. Dengan 

demikian, sejarah politik Islam di Tanah Sunda merupakan hasil dialektika antara warisan Hindu-Sunda 

dan etika Islam Nusantara. 

Secara akademik, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap kajian sejarah Islam Asia 

Tenggara, khususnya dalam memahami peran mitologi sebagai sumber ideologis dan politik dalam proses 

Islamisasi. Sementara secara sosial, hasil penelitian ini mendorong kesadaran akan pentingnya menghargai 

pluralitas budaya dan sejarah lokal dalam perkembangan Islam di Indonesia. Prabu Siliwangi menjadi 

simbol bahwa identitas keislaman di Nusantara tidak lahir dari pemutusan masa lalu, melainkan dari 

integrasi kreatif antara mitos, sejarah, dan nilai-nilai kemanusiaan yang terus hidup dalam memori kolektif 

masyarakat Sunda. 

 



 
 

Prabu Siliwangi Dan Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara Mitologi Dan 

Sejarah Politik 

 (Nurcahya, et al.) 

 

 
 

 

 

   1560 

DAFTAR PUSTAKA  

Azra, A. (2004). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII. Jakarta: 

Kencana. 

Drewes, G. W. J. (1968). New Light on the Coming of Islam to Indonesia?. Bijdragen tot de Taal-, Land- 

en Volkenkunde, 124(4), 433–459. 

Ekadjati, E. S. (1984). Kebudayaan Sunda: Suatu Pendekatan Sejarah. Jakarta: Pustaka Jaya. 

Hoadley, M. C. (1994). Islamic Law and Colonial Encounters in Southeast Asia. Singapore: ISEAS. 

Holil, M. (2019). Politik Islam di Nusantara: Antara Dakwah dan Kekuasaan. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Iskandar, T. (2001). Sejarah dan Budaya Sunda Lama. Bandung: Pustaka. 

Johns, A. H. (1993). Islamization in Southeast Asia: Reflections and Reconsiderations. Southeast Asian 

Studies Journal, 31(1), 43–67. 

Kartodirdjo, S. (1992). Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: Gramedia. 

Lombard, D. (1996). Nusa Jawa: Silang Budaya, Kajian Sejarah Terpadu. Jakarta: Gramedia. 

Negara, T. N. ., Hawari, I. F. ., Nurcahya, Y., Sugiarto, D., Syah, M. K. T., Sulasman, S., & Suparman, S. 

(2025). Pemikiran Filsafat Sejarah Spekulatif dan Filsafat Sejarah Kritis. Jejak Digital: Jurnal 

Ilmiah Multidisiplin, 1(6), 4121-4129. https://doi.org/10.63822/nzbe1b94 

Nurcahya, Y., Wulandari, H. ., Sulasman, Ajid Hakim, Aziz, M. F. ., Putra, A. ., & Salsabila, M. J. . (2025). 

Jejak Awal dan Perkembangan Islam di Bengkulu: Dari Dakwah Ulama hingga Institusionalisasi 

Keagamaan. Jejak Digital: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 1(6), 4435-4447. 

https://doi.org/10.63822/7rdpyn14 

Nurcahya, Yan. (2025). Asceticism And Self-Purification In The Folklore Of Prabu Siliwangi: A Symbolic 

Study At The Citarum Site. https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jat/article/view/43636 

Nurcahya, Yan. (2025). Bersuci Di Citarum; Makna dan Simbol Prabu Siliwangi dalam Kajian Folklor. 

https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/nusantara/article/view/34893 

Nurcahya, Yan. (2025). Kajian Folklore: Makna Dan Simbol Prabu Siliwangi Bertapa Dan Menyucikan 

Diri Sebelum Masuk Islam Di Mata Air Citarum. https://ejournal.iain-

manado.ac.id/index.php/historia/article/view/1249 

Nurcahya, Yan. (2025). Meaning and Symbols of Prabu Siliwangi Meditate and Purify Oneself: Folklore 

Study. https://journal.unpas.ac.id/index.php/jomantara/article/view/21213 

Pigeaud, T. G. T. (1967). Java in the 14th Century: A Study in Cultural History. The Hague: Martinus 

Nijhoff. 

Reid, A. (2012). Southeast Asia in the Age of Commerce, 1450–1680. New Haven: Yale University Press. 

Ricklefs, M. C. (2008). A History of Modern Indonesia Since c. 1200. Stanford: Stanford University Press. 

Rosidi, A. (2010). Mengenal Sejarah Sunda. Bandung: Kiblat Buku Utama. 

Supendi, U., Nurcahya, Y., Thariq Syah, M. K., Oksa Putra, M. Z., & Sugiarto, D. . (2025). Kearifan Situ 

Cisanti di Sungai Citarum KM.0 Bukti Sejarah Prabu Siliwangi Kerajaan Pajajaran: Kajian 

Folklor Budaya Sunda . Journal of Multidisciplinary Inquiry in Science, Technology and 

Educational Research, 2(2), 3526–3535. https://doi.org/10.32672/mister.v2i2.3189 

van Bruinessen, M. (1999). Islamic State or State Islam? Politics of Islam in Indonesia. Studia Islamika, 

6(2), 1–24.Wessing, R. (1997). A Tiger in the Heart: The Symbolism of the Siliwangi Myth. 

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 153(2), 259–280. 

Scriven, M. (1967). The methodology of eva-luation.In R.W.Tyler.R M. Gagne, & M Scriven 

(Eds).Perspectrives of curri-culum evaluation. (pp.39-83). Chicago: Rand McNally.   



 
 

Prabu Siliwangi Dan Awal Islamisasi Di Tanah Sunda Antara Mitologi Dan 

Sejarah Politik 

 (Nurcahya, et al.) 

 

 
 

 

 

   1561 

Stake, R E. (1967). Forward technology for the evaluation of educational programs. In R W Tyler, R M 

Gagne, & M Scriven. (Eds). Perpectives of curriculum evaluation. (pp.1-12). Chicago: Rand 

McNally.   

Stake, R E. (1967). The countenance of educational evaluation. Teacher’s Coole-ge Record. Vol. 68, no:7.  

Stake, R E. (1977).The Countenance of edu-cational evaluation.In A.A. Bellack & H.M Kliebard. Eds 1. 

Curriculum and evaluation (pp. 372-390).Berkeley.CA McCutehan.  

  

  

 

 


