elSSN 3090-174X & pISSN 3090-1367
Vol. 1, No. 4, Tahun 2025

doi.org/10.63822/8qdq4786
Hal. 2090-2100

Beranda Jurnal https://indojurnal.com/index.php/jisoh

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan
Abu Bakar As Shidiq

Muhammad Bagas Hidayatullah!, Wafa Kamila?, Aulan®, Hudaidah?*, Tyas Fernanda®
Pendidikan Sejarah, Fakultas Keguruan Dan IImu Pendidikan, Universitas Sriwijaya, Palembang,
Indonesial2*4°

*Email:
mbagas.hidayatullah@gmail.com,! wafakamila948@gmail.com,? aulanulan17@gmail.com,?
hudaidah@fkip.unsri.ac.id,* tyasfernanda@fkip.unsri.ac.id®

Diterima: tgl-bIn-thn | Disetujui: tgl-bin-thn | Diterbitkan: tgl-bIn-thn

ABSTRACT

This study examines the golden era and leadership of Caliph Abu Bakr As-Siddig, the first caliph in Islamic history
following the death of Prophet Muhammad (PBUH). The objective of this research is to analyze Abu Bakr’s
strategic policies, political challenges, and his contributions in maintaining the unity of the Muslim community and
preserving Islamic teachings. This research employs a qualitative descriptive approach using library research based
on primary and secondary sources. The findings reveal that Abu Bakr successfully suppressed apostasy movements
(Riddah Wars), enforced zakat obligations, confronted false prophets, and initiated the first Islamic expansion
toward the Byzantine and Persian territories. Moreover, his initiative to compile the Qur’an represents a
monumental legacy that ensured the authenticity of the divine revelation throughout history. In conclusion, Abu
Bakr As-Siddiq’s leadership not only preserved the existence of Islam but also laid the foundational framework for
an enduring and just Islamic civilization.

Keywords: Abu Bakr As-Siddiq, Caliphate, Islamic Leadership, Riddah Wars, Qur’an Codification, Islamic
Expansion

ABSTRAK

Penelitian ini membahas masa keemasan dan kepemimpinan Khalifah Abu Bakar As-Shiddiq sebagai khalifah
pertama dalam sejarah Islam setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengkaji
kebijakan strategis, tantangan politik, serta kontribusi Abu Bakar dalam menjaga kesatuan umat dan pelestarian
ajaran Islam. Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif melalui
studi pustaka terhadap sumber-sumber primer dan sekunder. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Abu Bakar
berhasil menumpas gerakan kemurtadan (Perang Riddah), menegakkan kewajiban zakat, menghadapi nabi-nabi
palsu, dan memulai ekspansi Islam ke wilayah Bizantium dan Persia. Selain itu, inisiatif pengumpulan Al-Qur’an
menjadi warisan monumental yang menjamin keaslian wahyu hingga masa kini. Kesimpulannya, kepemimpinan
Abu Bakar As-Shiddiq bukan hanya mempertahankan eksistensi Islam, tetapi juga meletakkan dasar bagi sistem
pemerintahan dan peradaban Islam yang berkeadilan dan berkesinambungan

Katakunci: Abu Bakar As-Shiddig, Kekhalifahan, Kepemimpinan Islam, Perang Riddah, Kodifikasi Al-Qur’an,
Ekspansi Islam

Copyright © 2025 The Author(s) This article is distributed under a
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.

T 2090


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:mbagas.hidayatullah@gmail.com
mailto:wafakamila948@gmail.com
mailto:aulanulan17@gmail.com
mailto:hudaidah@fkip.unsri.ac.id
mailto:tyasfernanda@fkip.unsri.ac.id

mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

PENDAHULUAN

Abu Bakar ash-Shiddiq, putra dari Abu Quhafah, merupakan khalifah pertama dalam deretan al-
Khulafa’ al-Rasyidin yang memimpin antara tahun 632 hingga 634 M (11-13 H). la termasuk tokoh
terkemuka dari suku Quraisy yang pertama kali memeluk Islam. Dalam catatan sejarah, ia dikenal dengan
berbagai nama dan gelar. Nama aslinya adalah Abdullah bin Utsman bin Amir bin Ka’ab bin Sa’ad bin
Taim bin Murrah at-Taimy, sementara ayahnya dikenal dengan julukan Abu Quhafah. Sebelum masuk
Islam, namanya adalah Abdul Ka'bah, namun Rasulullah menggantinya menjadi Abdullah. la dijuluki Abu
Bakar karena termasuk orang pertama yang menerima Islam, dan mendapat gelar al-Shiddiq karena dengan
segera membenarkan Rasulullah, terutama dalam peristiwa Isra’ dan Mi’raj. (Shamantha, 2023).

Setelah wafatnya Rasulullah SAW pada tahun 10 Hijriyah atau 632 Masehi, umat Islam
menghadapi kebingungan besar terkait siapa yang akan menggantikan beliau sebagai pemimpin. Yang
dimaksud sebagai pengganti di sini adalah dalam kapasitas beliau sebagai pemimpin masyarakat, bukan
sebagai rasul, karena kenabian adalah hak mutlak dari Tuhan dan bukan ranah manusia. Kepemimpinan
Rasulullah dalam mengatur kehidupan umat perlu diteruskan agar masyarakat tetap terjaga dan tidak
terpecah. Namun, karena Rasulullah SAW tidak menetapkan secara langsung siapa yang akan menjadi
penerusnya sebelum wafat, umat Islam pun mengalami kesulitan dalam menentukan sosok yang tepat untuk
memimpin mereka (Maskur & Abdi Fauji Hadiono, 2023).

Situasi ini semakin rumit dengan munculnya sebagian orang yang tidak percaya bahwa seorang
nabi dan rasul seperti Muhammad SAW bisa meninggal dunia. Bahkan Umar bin Khattab, sahabat dekat
Rasulullah, sempat tidak menerima kenyataan tersebut dan kehilangan kendali emosinya. la menyatakan
bahwa Rasulullah belum wafat, melainkan sedang memenuhi janji untuk bertemu dengan Tuhannya,
sebagaimana yang terjadi pada Nabi Musa. Umar meyakini bahwa Rasulullah akan kembali dan
menghukum orang-orang tertentu dengan memotong tangan dan kaki mereka.(H.Muh.Dahlan, 2015)

Rumusan masalah dalam kajian ini adalah: bagaimana kebijakan yang diterapkan Abu Bakar dalam
menghadapi kemurtadan, pemberontakan nabi palsu, dan permasalahan zakat; tantangan apa saja yang
dihadapi Abu Bakar dalam menjaga persatuan umat dan memperluas wilayah kekhalifahan; serta
bagaimana keberhasilan Abu Bakar dalam menyelamatkan mushaf Al-Quran sebagai warisan keagamaan
yang sangat penting. Melalui kajian ini diharapkan dapat diperoleh pemahaman komprehensif mengenai
peran strategis Abu Bakar dalam sejarah kekhalifahan Islam

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif untuk menggali dan
menganalisis kebijakan, tantangan, dan keberhasilan Abu Bakar Ash-Shiddiq selama masa kekhalifahan.
Pendekatan kualitatif dipilih agar dapat mendeskripsikan secara mendalam fenomena sejarah dan sosial
yang terjadi, dengan fokus pada interpretasi data yang bersumber dari literatur dan dokumen sejarah
(Yasirul Musyaffa & M. Syukron Jazilah, 2025).

Data dikumpulkan melalui studi pustaka (library research) dari berbagai sumber primer dan
sekunder artikel jurnal yang relevan dengan kepemimpinan Abu Bakar (Alif Rohmah Nur Habibah, 2023).
Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan teknik analisis isi (content analysis) yang menekankan
pemahaman konteks sejarah, kebijakan strategis yang diambil, serta tantangan sosial dan politik yang
dihadapi Abu Bakar dalam memimpin umat Islam. Selain itu, penelitian juga mengkaji narasi dan

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan Abu Bakar As Shidiq
(Hidayatullah, et al.)

7 2091



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

argumentasi yang terdapat dalam sumber-sumber sejarah klasik serta interpretasi para sejarawan modern
untuk mendapatkan gambaran utuh mengenai keberhasilan Abu Bakar dalam menjaga persatuan umat,
menghadapi kemurtadan, memberantas nabi palsu, penegakan zakat, dan pengumpulan mushaf Al-Quran.
Pendekatan ini memungkinkan penelitian mengungkap makna serta relevansi kebijakan Abu Bakar dalam
konteks sejarah dan kontribusinya bagi perkembangan kekhalifahan Islam. Dengan metode kualitatif ini,
penelitian diharapkan mampu memberikan pemahaman yang komprehensif dan holistik tentang kebijakan
dan tantangan yang dihadapi Abu Bakar serta keberhasilan yang dicapai dalam masa singkat pemerintahan
beliau sebagai khalifah pertama.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Nama lengkap Abu Bakar Assidiq adalah Abdullah bin Utsman bin Amir bin Amru bin Ka'ab bin
Sa'ad bin Taim bin Murrah bin Ka'ab bin Lu'ay bin Ghalib, dari suku Quraisy, Bani Taim. Ada juga referensi
yang menyebut nama aslinya Abdullah bin Abi Quhafah, dengan Abu Quhafah sebagai kunya atau hama
panggilan ayahnya. Nama "Abu Bakar" sendiri berarti "ayah si gadis," merujuk pada dirinya sebagai ayah
dari Aisyah, istri Nabi Muhammad SAW. Nama aslinya diubah oleh Rasulullah SAW dari Abdul Ka'bah
(berarti "hamba Ka'bah™) menjadi Abdullah ("hamba Allah")(Garcia, Filipe, Fernandes, Estevdo, & Ramos,
n.d.).

Gelar "Assidiq" yang berarti "yang sangat membenarkan” atau "yang dipercaya" diberikan
langsung oleh Nabi Muhammad SAW kepada Abu Bakar. Gelar ini diberikan karena Abu Bakar adalah
orang pertama yang tanpa ragu membenarkan peristiwa Isra Mi'raj nabi dan selalu membenarkan apa yang
dilakukan serta dikatakan oleh Nabi Muhammad SAW. Gelar ini juga menandai kejujuran dan keteguhan
imannya yang istimewa dibandingkan sahabat lainnya. Ali bin Abi Thalib bahkan mengatakan bahwa gelar
Ash-Shiddiq turun dari langit untuk Abu Bakar(Abdul Gani Jamora Nasution, Hasny Delaila Siregar, Nepri
Handayani Siregar, & Nina Aldila Berutu, 2022).

Kedudukan Abu Bakar sebagai sahabat terdekat Nabi Muhammad SAW sangat istimewa. Nabi
Muhammad SAW menyebut bahwa jika iman Abu Bakar ditimbang dengan iman seluruh manusia, maka
iman Abu Bakar lebih berat. Abu Bakar adalah orang pertama yang menerima Islam tanpa keraguan dan
yang paling setia menemani Nabi selama perjuangan dakwah, termasuk saat hijrah ke Madinah. Nabi SAW
juga menyebut bahwa jika boleh memilih sahabat terdekat atau kekasih dari umatnya, tentu Abu Bakar
yang dipilih. la juga satu-satunya sahabat yang selalu berada dekat dengan Nabi dan mendapat kepercayaan
besar hingga diminta menjadi imam shalat menggantikan Nabi sebelum wafatnya, serta diangkat sebagai
khalifah pertama umat Islam. Abu Bakar dikenal sebagai sosok yang dermawan, sabar, jujur, dan memiliki
akhlak mulia yang dihormati seluruh sahabat. Abu Bakar As-Shiddiq adalah tokoh penting dalam sejarah
Islam yang selain sebagai salah satu sahabat terdekat Nabi, juga menjadi khalifah pertama yang memimpin
umat Islam setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW untuk menjaga persatuan umat dan melanjutkan syiar
Islam(Gis & Insani, 2025).

A. Proses Pengangkatan Sebagai Khalifah

Sebagai sahabat terdekat Rasulullah SAW, Abu Bakar memainkan peran penting dalam penyebaran
Islam pada masa awal. Ia dikenal sebagai seorang da’i yang berhasil mengajak sejumlah tokoh penting,
seperti Utsman bin Affan dan Abdurrahman bin Auf, untuk memeluk Islam. Pendekatannya yang lembut

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan Abu Bakar As Shidiq
(Hidayatullah, et al.)

2092



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

dalam berdakwah mencerminkan prinsip Islam sebagai rahmat bagi seluruh umat manusia. Selain itu, ia
menunjukkan komitmen yang tinggi terhadap dakwah dengan mengorbankan hartanya untuk membantu
kaum lemah dan membebaskan budak yang tertindas. Setelah wafatnya Rasulullah SAW, terjadi
perdebatan mengenai pengganti beliau. Abu Bakar menegaskan bahwa pemimpin harus berasal dari
Quraisy, dan meskipun awalnya mengusulkan Umar bin Khattab, ia akhirnya dipilih sebagai khalifah
pertama karena pengakuan terhadap kapasitas kepemimpinannya(Hammam Misbakhul Munirl, 2024).

Sebagai khalifah pertama, Abu Bakar memimpin umat Islam dengan pendekatan yang
menggabungkan aspek politik dan spiritual. Meskipun sistem pemerintahan yang diterapkan menyerupai
struktur monarki, prinsip pewarisan kekuasaan tidak didasarkan pada keturunan, melainkan pada kelayakan
dan kepercayaan. Hal ini terlihat ketika Abu Bakar menunjuk Umar bin Khattab sebagai penggantinya
meskipun tidak ada hubungan kekerabatan di antara mereka. Selain memimpin urusan politik, Abu Bakar
juga berperan sebagai pemimpin agama yang menjaga stabilitas keimanan  umat
Islam setelah wafatnya Rasulullah SAW. Pendekatan ini menjadi model kepemimpinan yang adaptif dalam
menghadapi tantangan awal pemerintahan Islam(Ramzar et al., 2025).

Pada masa pemerintahannya, Abu Bakar juga memperkenalkan pembagian kekuasaan yang
melibatkan fungsi eksekutif, legislatif, dan yudikatif, meskipun masih dalam bentuk yang sederhana.
Sebagai eksekutif, dia memegang kendali penuh atas pemerintahan, sementara fungsi yudikatif
dipercayakan kepada sahabat-sahabat yang ahli, seperti Umar bin Khattab yang menjadi gadhi di Madinah.
Abu Bakar juga mengangkat sejumlah sahabat untuk mengelola wilayah dan fungsi administrasi, seperti
Abu Ubaidah yang bertugas di baitul mal, Khalid bin Walid sebagai pemimpin militer, serta Ali bin Abi
Thalib, Utsman bin Affan, dan Zaid bin Tsabit sebagai sekretaris. Dengan langkah-langkah ini, Abu Bakar
berhasil membangun fondasi pemerintahan Islam yang berorientasi pada keadilan dan efisiensi(Gultom,
n.d.).

Abu Bakar menghidupkan sistem syura dalam pengambilan keputusan penting dengan melibatkan
orang-orang kompeten, melanjutkan tradisi musyawarah yang juga diterapkan oleh Rasulullah SAW,
seperti pada Perang Uhud, meskipun Rasulullah memiliki keputusan mutlak berdasarkan wahyu. Abu Bakar
memimpin sebagai khalifah selama sekitar 2 tahun, 3 bulan, dan 10 hari (632—634 M), dan meskipun masa
pemerintahannya singkat, beliau berhasil melakukan reformasi dan penataan pemerintahan yang signifikan.
Salah satu langkah awalnya adalah menghadapi pemberontakan beberapa suku Arab yang menolak
kepemimpinannya dan menganggap perjanjian damai dengan Nabi Muhammad tidak lagi berlaku setelah
wafatnya Nabi. Beberapa pemberontak, seperti Musailimah al-Kazzab dan Thulaihah bin Khuwailid,
bahkan mengaku sebagai nabi, namun pemberontakan ini berhasil dipadamkan oleh pasukan Khalid bin
Walid. Abu Bakar juga menghadapi pemberontakan di Bahrain, yang diselesaikan melalui jalur
militer setelah diplomasi gagal, dikenal sebagai Perang Riddah. Perang ini tidak hanya menumpas
pemberontakan, tetapi juga menyatukan kembali Jazirah Arab di bawah kekuasaan Madinah. Pemerintahan
Abu Bakar menunjukkan perkembangan signifikan, termasuk pembenahan politik, perluasan wilayah
Islam, dan penyatuan bangsa Arab dengan sistem pemerintahan sentralistik, di mana kekuasaan legislatif,
eksekutif, dan yudikatif berada di tangan khalifah, serta melibatkan sahabat-sahabat senior seperti Umar,
Utsman, dan Ali dalam pengambilan keputusan penting (Massi, n.d.)

B. Ekspansi Wilayah

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan Abu Bakar As Shidiq
(Hidayatullah, et al.)

7 2093



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

a. Permulaan ekspansi Islam ke luar Jazirah Arab.

Pada masa kekhalifahan Abu Bakar ash-Shiddig, meskipun tugas utamanya berfokus pada
pemulihan stabilitas dan persatuan umat Islam di Jazirah Arab setelah terjadinya perang murtad (Riddah
Wars), beliau juga menunjukkan visi politik dan keagamaan yang jauh lebih luas. Setelah situasi internal
relatif terkendali, Abu Bakar mulai mengarahkan perhatian kepada ekspansi Islam ke luar wilayah Arab.
Langkah ini tidak hanya bersifat militer, tetapi juga ideologis, karena bertujuan memperluas dakwah Islam,
memperkuat keamanan perbatasan, dan menegaskan posisi politik umat Islam di antara dua kekuatan besar
dunia saat itu, yaitu Kekaisaran Bizantium di barat dan Kekaisaran Persia (Sasaniyah) di timur.

Dalam artikel “The Contributions of Caliph Abu Bakr to the First Muslim Expansion” yang ditulis
oleh (Muthi & EIl-Awaisi, 2022), disebutkan bahwa Abu Bakar secara bertahap memulai pengiriman
pasukan ke wilayah perbatasan di luar Jazirah Arab. Tindakan ini bukan sekadar ekspedisi spontan,
melainkan bagian dari strategi geopolitik yang cermat untuk memperluas pengaruh Islam dan melindungi
perbatasan utara serta timur dari potensi ancaman eksternal. Abu Bakar memahami bahwa kekuatan Islam
yang baru lahir membutuhkan ruang pertumbuhan politik dan ekonomi yang lebih luas, serta dukungan dari
suku-suku di wilayah perbatasan yang sebelumnya menjadi klien kekaisaran besar. Dengan demikian,
kebijakan ekspansi yang ia jalankan menjadi fondasi bagi penaklukan besar di masa khalifah berikutnya,
seperti Umar bin Khattab.

b. Peperangan di perbatasan dengan Bizantium dan Persia.

Peperangan di perbatasan dengan Persia (Sasaniyah) pada masa Abu Bakar dapat dipahami sebagai
fase awal dari serangkaian kampanye militer yang berperan penting dalam memperkenalkan kekuatan
Muslim ke panggung internasional. Setelah berakhirnya Perang Ridda, pasukan Arab yang semula hanya
terlibat dalam penertiban internal mulai diarahkan untuk menyerang wilayah-wilayah strategis di bawah
kekuasaan Persia. Fokus utama mereka adalah kawasan al-Iraq bagian selatan, termasuk kota al-Hirah, yang
menjadi pusat administratif sekaligus simpul ekonomi penting di bawah kendali Sasaniyah.

Kampanye ini tidak hanya bertujuan militer, tetapi juga memiliki dimensi sosial dan politik.
Dengan menaklukkan wilayah perbatasan, pasukan Muslim berhasil membangun hubungan dengan
kabilah-kabilah Arab yang selama ini menjadi bawahan Persia, sehingga memperluas jaringan loyalitas dan
memperkuat basis dukungan Islam di luar Jazirah. Beberapa penelitian arkeologis dan kajian sejarah
kontemporer menegaskan bahwa kondisi lingkungan, seperti rute perdagangan dan struktur pemukiman
lokal, turut mempengaruhi dinamika penaklukan ini. Para sejarawan militer modern memandang kampanye
Abu Bakar sebagai masa transisi strategis yang membuka jalan bagi pertempuran besar berikutnya, seperti
Pertempuran al-Qadisiyyah pada masa Khalifah Umar.

Dengan kata lain, bentrokan awal antara pasukan Muslim dan Sasaniyah di perbatasan bukanlah
sekadar peristiwa sporadis, melainkan bagian dari proses strategis yang memanfaatkan kelemahan
struktural lawan serta memaksimalkan dukungan dari jaringan kabilah pro-Muslim. Kajian arkeologi terkini
bahkan membantu merekonstruksi bagaimana pola pemukiman dan rute logistik berperan dalam
keberhasilan kampanye tersebut. Keberhasilan awal di perbatasan ini menjadi bukti bahwa kebijakan
ekspansi Abu Bakar tidak bersifat agresif semata, tetapi.

c. Pengiriman pasukan ke Syam (dipimpin Khalid bin Walid).

Pengiriman pasukan ke Syam, termasuk keterlibatan dan perpindahan komando Khalid bin al-
Walid, menunjukkan adanya dimensi strategis yang lebih terkoordinasi pada masa Abu Bakar, meskipun
kemenangan besar atas Bizantium baru dicapai pada periode berikutnya. Langkah ini merupakan kelanjutan

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan Abu Bakar As Shidiq
(Hidayatullah, et al.)

1 2094



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

logis dari kebijakan ekspansi ke luar Jazirah Arab yang telah dirintis sebelumnya, menandakan bahwa Abu
Bakar tidak hanya fokus pada stabilitas internal, tetapi juga berupaya memperkuat posisi Islam di wilayah
perbatasan barat.

Dokumen-dokumen akademik kontemporer yang menelaah narasi sumber awal menjelaskan
bahwa Abu Bakar memprioritaskan penguatan front Syam dengan menempatkan komandan berpengalaman
serta membuka jalur bantuan dari Irak ke Syam ketika pasukan Muslim menghadapi tekanan berat dari
Bizantium. Khalid, yang dikenal sebagai jenderal dengan keunggulan dalam taktik dan manuver cepat,
kemudian dipindahkan sebagian dari operasi di Irak untuk memberikan dukungan langsung kepada para
panglima di Syam. Perpindahan ini menunjukkan adanya koordinasi lintas-front yang jarang terjadi dalam
masa transisi singkat seperti kepemimpinan Abu Bakar.

Analisis tekstual dan kajian kritis terhadap hadis serta kronik militer juga menunjukkan bahwa
kepemimpinan Khalid—dengan strategi gerak cepat, pemanfaatan kavaleri ringan, serta penguasaan medan
perang—memberikan dampak taktis yang besar pada pertempuran awal di wilayah Levant.
Keberhasilannya membuka kota-kota strategis dan menjaga momentum serangan hingga masa khalifah
berikutnya menjadi bukti efektifnya koordinasi militer tersebut. Meskipun terdapat beberapa kontroversi
naratif dalam sumber sejarah mengenai tindakan pasukan Muslim pada kampanye awal, konsensus
akademik kontemporer menegaskan bahwa peran Khalid sebagai penguat front Syam di bawah arahan pusat
yang dimulai sejak masa Abu Bakar merupakan salah satu faktor penting yang memuluskan transformasi
wilayah tersebut menjadi bagian dari domain kekuasaan Islam pada dekade-dekade berikutnya (Gokalp,
2022).

C. Kodifikasi Al-Qur'an
a. Peristiwa wafatnya banyak penghafal Al-Qur'an pada perang Yamamabh.

Peristiwa wafatnya banyak penghafal Al-Qur’an pada Perang Yamamah menjadi titik balik penting
dalam sejarah awal Islam, yang menggugah kecemasan para pemimpin Muslim terhadap kelestarian teks
suci. Menurut berbagai kajian sejarah dan artikel akademik, jumlah korban di medan Yamamah yang terdiri
dari puluhan hingga lebih dari enam puluh hafizh (penghafal Al-Qur’an) menimbulkan kesadaran kolektif
di kalangan sahabat bahwa ketergantungan semata pada tradisi hafalan (oral transmission) berisiko tinggi
terhadap hilangnya sebagian ayat apabila peperangan terus menelan korban dari kalangan penghafal.

Dalam perspektif historiografi modern, peristiwa Yamamah tidak hanya dipahami sebagai konflik
militer dalam rangkaian perang Ridda, tetapi juga sebagai peristiwa sosial dan kultural yang mendorong
refleksi mendalam mengenai pentingnya pelestarian ilmu agama, khususnya Al-Qur’an. Para peneliti
kontemporer menyoroti bahwa pada masa itu, dokumen tertulis Al-Qur’an masih tersebar dalam berbagai
bentuk—seperti pada pelepah kurma, kulit, batu tipis, atau potongan tulang—sehingga belum terorganisir
secara sistematis untuk menjamin keotentikan dan konsistensi jangka panjang.

Oleh karena itu, momentum tragedi Yamamah menjadi pemicu bagi inisiasi proses kodifikasi Al-
Qur’an secara resmi di bawah arahan Abu Bakar ash-Shiddig. Kesadaran ini berangkat dari alasan praktis
dan spiritual untuk memastikan bahwa firman Allah dapat terjaga keasliannya bagi generasi berikutnya.
(Miftakhul Munir, 2021) memperkuat pandangan ini dengan menegaskan bahwa tingginya jumlah
penghafal yang gugur di Yamamah menjadi alasan rasional dan mendesak bagi para sahabat untuk segera
mengumpulkan teks Al-Qur’an secara tertulis dan terorganisir dalam satu mushaf yang utuh.

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan Abu Bakar As Shidiq
(Hidayatullah, et al.)

7 2095



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

b. Usulan Umar bin Khattab agar Al-Qur'an dikumpulkan.

Usulan ‘Umar bin Khattab agar Al-Qur’an dikumpulkan muncul sebagai respons langsung terhadap
peristiwa wafatnya banyak penghafal pada Perang Yamamah. Kejadian tersebut menimbulkan
kekhawatiran serius akan kemungkinan hilangnya sebagian ayat Al-Qur’an apabila tradisi hafalan tidak
segera dilengkapi dengan dokumentasi tertulis yang sistematis. Dalam banyak tulisan modern, langkah
‘Umar ini digambarkan sebagai saran yang lahir dari pertimbangan rasional sekaligus tanggung jawab
kenegaraan, mengingat stabilitas keagamaan umat sangat bergantung pada keutuhan teks suci.

Setelah mendengar laporan mengenai banyaknya huffaz (penghafal Al-Qur’an) yang gugur, ‘Umar
mendatangi Khalifah Abu Bakar dan menyampaikan pandangannya bahwa apabila peristiwa serupa
kembali terjadi di medan perang lain, sebagian ayat Al-Qur’an bisa lenyap selamanya jika tidak segera
dikumpulkan dalam satu mushaf yang tersusun. Pandangan ini menunjukkan kesadaran politik dan
keagamaan yang tinggi dari ‘Umar terhadap pentingnya pelestarian sumber utama ajaran Islam(Purwanto,
2024).

menelaah proses awal kodifikasi tersebut dan menyebut bahwa proposal ‘Umar menjadi katalisator
penting—meskipun bukan satu-satunya faktor—yang mendorong terbentuknya konsensus politik di
kalangan sahabat untuk memulai langkah kodifikasi. Dari sisi metodologis, usulan ini diikuti dengan
musyawarah mendalam yang mempertimbangkan berbagai aspek, mulai dari aspek syariat (apakah
tindakan tersebut tergolong bid‘ah atau langkah yang diperlukan untuk kemaslahatan), aspek praktis
(ketersediaan sumber tertulis dan kesaksian para penghafal), hingga aspek teknis (penunjukan penulis dan
prosedur verifikasi). Melalui proses itulah, inisiatif ‘Umar akhirnya diterima dan menjadi dasar dimulainya
pengumpulan Al-Qur’an secara resmi pada masa kepemimpinan Abu Bakar.).

c. Abu Bakar menunjuk Zaid bin Tsabit untuk menghimpun mushaf.

Penunjukan Zaid bin Tsabit oleh Abu Bakar untuk menghimpun mushaf dipandang oleh riset
kontemporer sebagai keputusan administratif yang berlandaskan kredensial keilmuan dan pengalaman Zaid
sebagai salah satu kuttab (penulis wahyu) Nabi. Literatur modern menekankan bahwa Zaid tidak hanya
berperan sebagai penulis, tetapi juga sebagai hafizh dan saksi langsung dalam proses pewahyuan, sehingga
ia memiliki kombinasi antara memori oral dan akses terhadap fragmen-fragmen tertulis yang tersebar.
Menurut (Miftakhul Munir, 2021), prosedur yang digunakan Zaid meliputi pengumpulan seluruh potongan
tulisan (seperti kulit, pelepah kurma, dan tulang), penyandingan dengan hafalan para sahabat, serta
verifikasi setiap ayat melalui minimal dua saksi hafal sebelum dicatat secara resmi. Proses ini berlangsung
secara metodis dengan dokumentasi yang ketat dan supervisi administratif dari khalifah. Mushaf hasil
kodifikasi kemudian disimpan di bawah pengawasan resmi sebagai dokumen negara. Dengan demikian,
penunjukan Zaid mencerminkan langkah strategis dan praktis yang menunjukkan bahwa pengkodifikasian
Al-Qur’an di masa Abu Bakar dijalankan oleh figur yang memenubhi kriteria otoritas ilmiah, integritas, serta
pengalaman dalam praktik penulisan wahyu.

d. Kontribusi monumental bagi pelestarian Al-Qur'an.

Kontribusi monumental Abu Bakar terhadap pelestarian Al-Qur’an dinilai oleh para sejarawan dan
peneliti kontemporer sebagai tindakan yang memiliki implikasi jangka panjang bagi keberlanjutan tradisi
Islam. Meskipun pengumpulan pertama tersebut berskala terbatas dan belum menghasilkan standardisasi
penuh seperti yang dilakukan pada masa Khalifah Utsman, inisiatif Abu Bakar berhasil menyediakan dasar
material berupa mushaf terhimpun serta menciptakan preseden institusional bagi negara Islam dalam
mengelola teks suci secara kolektif. Artikel-artikel akademik modern menegaskan bahwa kontribusi Abu

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan Abu Bakar As Shidiq
(Hidayatullah, et al.)

1 2096



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Bakar bersifat monumental karena mengubah posisi Al-Qur’an dari kumpulan hafalan pribadi menjadi
dokumen resmi yang dikelola secara publik dan memperoleh perlindungan negara. Akibatnya, terbentuklah
mekanisme verifikasi, dokumentasi, dan transmisi yang lebih sistematis—unsur yang memungkinkan
keseragaman bacaan dan akuntabilitas tekstual di masa-masa berikutnya. Kajian-kajian tahun 2021-2024
menempatkan tindakan ini dalam kerangka manajemen pengetahuan keagamaan: Abu Bakar, dengan
masukan dari ‘Umar dan pelaksanaan oleh Zaid, menciptakan sistem administrasi pelestarian teks yang
menjadi fondasi bagi kodifikasi Utsmani serta transmisi Qur’ani yang bertahan hingga masa modern.
Karena itu, banyak penelitian mutakhir menyimpulkan bahwa meskipun proses standardisasi bacaan masih
berlanjut kemudian, kontribusi Abu Bakar merupakan langkah transformatif yang menyelamatkan materi
teks dari ancaman kepunahan (Inayatullah & Safruroh, 2024).

D. Warisan dan Dampak Kepemimpinan

Gerakan Riddah, atau yang dikenal sebagai pemurtadan massal, merupakan salah satu babak paling
dramatis dalam sejarah Islam awal, yang meletus tak lama setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW pada
tahun 632 M. Saat itu, komunitas Muslim yang baru terbentuk di Madinah menghadapi gelombang krisis
yang mengguncang kesatuan umat. Banyak suku-suku Badui di Jazirah Arab, yang sebelumnya telah
memeluk Islam lebih karena ikatan politik dan sosial daripada keyakinan mendalam, mulai menarik diri
dari kewajiban agama. Ini bukan sekadar penolakan iman, melainkan reaksi terhadap perubahan kekuasaan:
dengan Nabi yang telah tiada, beberapa kelompok merasa bebas dari tuntutan pusat, terutama zakat yang
dianggap sebagai bentuk pajak berat. Riddah bukanlah ateisme total, tapi lebih kepada reinterpretasi Islam
yang disesuaikan dengan kepentingan lokal, di mana suku-suku seperti Banu Asad dan Banu Tamim
memilih pemimpin baru yang menjanjikan kemakmuran tanpa ikatan dengan Madinah (Jalil, 2024). Dari
perspektif historis, peristiwa ini menggambarkan betapa Islam, sebagai agama yang lahir di tengah
masyarakat tribal, harus berjuang untuk melepaskan diri dari jerat loyalitas kabilah, menuju kesatuan yang
lebih universal. Pemahaman terhadap Riddah mengajarkan pelajaran berharga tentang bagaimana agama
dapat menjadi alat pemersatu sekaligus pemicu konflik ketika dihadapkan pada kekosongan kepemimpinan.

Proses penumpasan Riddah dimulai dengan konsolidasi internal yang cermat di Madinah, di mana
Abu Bakar membentuk koalisi dengan sahabat utama seperti Khalid bin Walid sebagai panglima utama,
Usamah bin Zaid untuk perbatasan, dan Ikrimah bin Abi Jahal untuk selatan; ia menolak usulan kompromi
dari Umar bin Khattab yang khawatir akan melemahkan umat menghadapi Bizantium dan Persia, dengan
tegas menyatakan bahwa penolakan zakat sama dengan kemurtadan, sehingga membingkai perang sebagai
pertahanan agama. Strategi operasionalnya melibatkan pembagian pasukan menjadi kolom serangan
simultan ke utara melawan Tulaihah di suku Asad, ke timur ke Yamamah menghadapi Musailamah, dan ke
selatan-timur laut untuk Bahrain, Oman, serta Hadramaut sambil memanfaatkan geografi Jazirah dan
diplomasi selektif seperti amnesti bagi yang menyerah, yang berhasil membuat Sajah binti al-Harits dari
suku Taghlib menyerah damai dan menikahi panglima Muslim untuk memperkuat aliansi dengan kelompok
Kristen-Yahudi (Muhammad Ikrom, Muhammad Hirsu Maulana, Jihan Zahirah Rasyidah, & Umar Al-
Faruq, 2024).

Di tengah kekacauan Riddah, muncul klaim-kenabian palsu yang memperburuk situasi, seolah
menantang otoritas pusat Madinah dengan visi profetik alternatif. Musailamah al-Kazzab, dari suku Banu
Hanifah di Yamamah, adalah figur paling terkenal di antara para pengkafir ini, ia mengklaim dirinya
sebagai rasul yang setara dengan Muhammad, bahkan menyusun wahyu-wahyu palsu yang meniru Al-

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan Abu Bakar As Shidiq
(Hidayatullah, et al.)

I 2097



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Qur'an, seperti pernyataan aneh tentang "susu unta sebagai tanda kenabian." Musailamah bukanlah
pemimpin sembarangan, ia memanfaatkan karismanya sebagai tokoh suku untuk mengumpulkan pasukan
besar, menolak zakat sebagai kewajiban dan memaksakan pajak lokal yang menguntungkan kelompoknya
(Aisye & Suci, 2022). Tak jauh berbeda, Tulaihah bin Khuwaifidah dari suku Asad di wilayah Utara Jazirah
juga mengumumkan kenabiannya, ia mengklaim mendapat wahyu untuk membatalkan zakat dan shalat
lima waktu, yang ia anggap sebagai beban berat bagi kehidupan nomaden (Ramadhan, Hidayat, Syarifah,
& Arifah, 2024). Sementara itu, Sajah binti al-Harits, seorang wanita karismatik dari suku Taghlib yang
berbasis Kristen, memanfaatkan kekacauan untuk mengklaim dirinya sebagai nabi perempuan, menarik
pengikut dari suku-suku Kristen dan Yahudi yang ragu terhadap Islam. Penolakan membayar zakat menjadi
titik krusial di sini, bagi banyak kabilah zakat bukan hanya ritual agama, tapi simbol subordinasi politik
terhadap Madinah (Astuti et al., n.d.). Dari sudut pandang ilmiah, klaim-kenabian ini mencerminkan
fenomena mesianik yang umum di masyarakat pra-modern, di mana krisis pasca-kepemimpinan karismatik
sering memunculkan "nabi-nabi palsu" sebagai respons terhadap ketidakpastian, sebagaimana dibahas
dalam studi antropologi agama.

Kebijakan tegas Abu Bakar dalam memerangi kaum murtad selama masa kekhalifahannya yang
singkat (632-634 M) menjadi tonggak penentu kelangsungan Islam sebagai kekuatan politik. Abu Bakar,
yang dikenal sebagai as-Siddiq karena keteguhannya, menolak kompromi dengan para pemimpin Riddah,
meskipun ada suara-suara di Madinah yang menyarankan pendekatan damai untuk menghindari perang
saudara. la memerintahkan pasukan-pasukan elit, dipimpin oleh jenderal brilian seperti Khalid bin Walid,
untuk menyerang pusat-pusat pemberontakan secara bertahap: mulai dari Tulaihah di Buzakhah, Sajah yang
akhirnya menyerah dan bersekutu kembali, hingga pertempuran klimaks melawan Musailamah di
Yamamah yang berdarah-darah, di mana Khalid kehilangan banyak sahabat Nabi (Rohmah, 2022).
Kebijakan ini bukanlah agresi buta Abu Bakar membingkainya sebagai pertahanan terhadap kemurtadan
yang mengancam inti Islam, dengan argumen bahwa "jika mereka menolak zakat, maka mereka telah keluar
dari Islam." Secara historis, perang Riddah ini tidak hanya memadamkan api pemberontakan, tapi juga
memperluas pengaruh Islam ke wilayah-wilayah perifer, meletakkan dasar bagi penaklukan besar-besaran
selanjutnya. Saya sering berpikir, betapa tragisnya konflik ini banyak nyawa hilang di antara sesama Arab,
namun secara ilmiah, ia membuktikan resiliensi visi Abu Bakar Islam bukanlah sekadar iman pribadi,
melainkan sistem sosial yang harus dipertahankan dengan tegas untuk bertahan. Tanpa kebijakan ini,
mungkin sejarah umat Islam akan berubah total, menjadi pecahan-pecahan kabilah daripada kekaisaran
yang bersatu.

KESIMPULAN

Kepemimpinan Abu Bakar As-Shiddig merupakan fondasi penting dalam sejarah kekhalifahan
Islam. Meskipun masa pemerintahannya singkat (632-634 M), beliau berhasil menegakkan stabilitas
politik, sosial, dan spiritual umat Islam setelah wafatnya Rasulullah SAW. Abu Bakar dikenal sebagai
pemimpin yang tegas namun bijaksana, berpegang pada nilai keimanan dan kejujuran yang tinggi.

Kebijakan strategis yang diterapkan, seperti penumpasan gerakan kemurtadan (Perang Riddah),
penanggulangan nabi palsu, serta penegakan zakat, berhasil menjaga keutuhan umat dan mencegah
disintegrasi politik di Jazirah Arab. Dalam bidang ekspansi, Abu Bakar meletakkan dasar bagi penaklukan
ke wilayah Persia dan Bizantium, yang kemudian dilanjutkan olen Umar bin Khattab.

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan Abu Bakar As Shidiq
(Hidayatullah, et al.)

1 2098



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Kontribusi terbesar Abu Bakar dalam bidang keagamaan adalah kodifikasi Al-Qur’an. Atas usulan
Umar bin Khattab, beliau menugaskan Zaid bin Tsabit untuk mengumpulkan dan menghimpun mushaf agar
terhindar dari kepunahan akibat gugurnya banyak penghafal Al-Qur’an dalam perang Yamamah. Langkah
ini menjadi tonggak pelestarian teks suci Islam dan menjadi dasar bagi standardisasi mushaf pada masa
berikutnya.

Secara keseluruhan, masa kepemimpinan Abu Bakar menandai transisi penting dari era kenabian
menuju sistem pemerintahan Islam yang terorganisir. Keberhasilan beliau dalam menjaga kesatuan umat,
memperluas dakwah Islam, dan melestarikan ajaran Al-Qur’an menunjukkan kapasitasnya sebagai
pemimpin visioner yang tidak hanya menyelamatkan Islam dari perpecahan, tetapi juga meletakkan dasar
bagi kejayaan Islam pada masa Khulafaur Rasyidin berikutnya.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Gani Jamora Nasution, Hasny Delaila Siregar, Nepri Handayani Siregar, & Nina Aldila Berutu.
(2022). Narasi Peristiwa Isra Mi’Raj Nabi Muhammad Saw Pada Buku Ski Di Mi. Sinar Dunia:
Jurnal Riset Sosial Humaniora Dan lImu Pendidikan, 1(3), 175-
183.https://doi.org/10.58192/sidu.v1i3.482

Aisye, 1., & Suci, 1. (2022). Jam’Ul Qur’an Masa Khulafa Alrasyidin Dan Setelah Khulafa Alrasyidin.
MUSHAF  JOURNAL: Jurnal Illmu Al  Quran Dan Hadis, 2(1), 112-123.
https://doi.org/10.54443/mushaf.v2il.25

Alif Rohmah Nur Habibah. (2023). Prinsip Dakwah Nabi Muhammad Saw Dalam Konteks Makkah Dan
Madinah. Batuthah: Jurnal Sejarah Padaban Islam, 2(2), 1-16.
https://doi.org/10.38073/batuthah.v2i2.1085

Astuti, A. F., Putri, F. A., Naya, A., Hidayah, S., Islam, U., Sunan, N., & Surabaya, A. (n.d.). The Life
History of Khalid ibn al-Walid : From Enemy to Companion of the Prophet. 890-896.

Garcia, A. R., Filipe, S. B., Fernandes, C., Estevéo, C., & Ramos, G. (n.d.). Sejarah Kebudayaan Islam. 1—
285.

Gis, S. D., & Insani, P. (2025). Peradaban dan Pemikiran Islam Keteladanan Khulafaurasyidin Khalifah
Abu Bakar dalam Proses Pembentukan Karakter Muslim ( Implementasi pada Pembelajaran Islamic
Civilization and Thought : the Exemplary Leadership of Caliph Abu Bakr As-Siddig in Shaping
Muslim Character ( Implementation in Islamic Religious Education at GIS Prima Insani Elementary
School ). (76).

Gokalp, H. (2022). A War Tactician: Khalid b. al-Walid. Islami Ilimler Dergisi, 17(1), 37-47.
https://doi.org/10.34082/islamiilimler.1093913

Gultom, M. (n.d.). Administrasi dalam pemerintahan islam. 79-99.

H.Muh.Dahlan. (2015). View metadata, citation and similar papers at core.ac.uk. 5(2), 126-137.

Hammam Misbakhul Munirl, R. R. S. W. S. (2024). Gaya Kepemimpinan Karismatik Abu Bakar Ash-
Shiddiq Perspektif Kitab Al-Bidayah wan Nihayah dan Relevansinya pada Pendidikan Tinggi Islam
Hammam. 6(1), 129-147. https://doi.org/10.54396/alfahim.v6i1.1177

Inayatullah, A. A., & Safruroh, S. (2024). Kodifikasi Al-Qur’an: Studi Analisis Sejarah. Pelita: Jurnal
Studi Islam Mahasiswa Ull Dalwa, 2(1), 18-27. https://doi.org/10.38073/pelita.v2i1.1864

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan Abu Bakar As Shidiq
(Hidayatullah, et al.)

7 2099



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Jalil, A. (2024). Analisis Pendekatan Bahasa dalam Membentuk Hukum Riddah dari Sisi Humanisme dalam
Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an karya Al-Qurthubi.

Maskur, M., & Abdi Fauji Hadiono. (2023). Dakwah Islam Pasca Wafatnya Nabi Muhammad Saw.
JKaKa:Jurnal Komunikasi Dan Konseling Islam, 3(2), 111-130.
https://doi.org/10.30739/jkaka.v3i2.2435

Massi, R. A. R. (n.d.). KEPEMIMPINAN KHULAFAUR RASYIDIN.

Miftakhul Munir. (2021). Metode Pengumpulan Al-Qur’an. Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman, 9(1),
143-160. https://doi.org/10.52185/kariman.v9il.171

Muhammad lkrom, Muhammad Hirsu Maulana, Jihan Zahirah Rasyidah, & Umar Al-Faruq. (2024).
Peradaban Islam Di Masa Khulafaurrasyiddin. Journal of Religion and Social Community | E-ISSN :
3064-0326, 1(2), 50-56. https://doi.org/10.62379/jrsc.v1i2.73

MUTHI, A. D., & EL-AWAISI, K. (2022). The Contributions of Caliph Abu Bakr to the First Muslim
Liberation of Islamicjerusalem. Journal of Islamicjerusalem Studies, 22(2), 133-152.
https://doi.org/10.31456/beytulmakdis.1208278

Purwanto, A. (2024). Kebijakan Strategis Abu Bakar Ash-Shiddiq Pada Masa Khalifah Rasyidah. Global
Education Journal, 2(2), 111-122. https://doi.org/10.59525/gej.v2i2.347

Ramadhan, A. B., Hidayat, H., Syarifah, M., & Arifah, N. N. (2024). Mu’jizat Dan I’jaz Al-Qur’an: Kajian
Aspek Keistimewaan Al-Qur’an. Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan, 1(4), 261-267.

Ramzar, A., Harahap, M. H., Najib, T., Kamil, A., Islam, U., Sumatera, N., ... Utara, S. (2025).
PEMIKIRAN POLITIK PADA MASA KHULAFAUR RASYIDIN Adelia. 2(2), 44-49.

Rohmah, T. (2022). Strategi Peperangan Khalid Bin Walid Dalam Perang Mu’Tah Dan Perang Yarmuk.
JSI: Jurnal Sejarah Islam, 1(01), 95-109. https://doi.org/10.24090/jsij.v1i1.6642

Shamantha, C. (2023). Peradaban Islam pada Masa Khilafah Al-Rasyidah. Az-Zakiy: Journal of Islamic
Studies, 1(01), 34-44. https://doi.org/10.35706/azzakiy.v1i01.9949

Yasirul Musyaffa, & M. Syukron Jazilah. (2025). Pemikiran Tasawuf K. H. Raden Abdullah Bin Nuh Dan
Relevansinya Dalam Konteks Kehidupan Era Modern. Batuthah: Jurnal Sejarah Padaban Islam, 4(1),
44-59. https://doi.org/10.38073/batuthah.v4il.2456

Masa Keemasan dan Kepemimpinan Kekhalifahan Abu Bakar As Shidiq
(Hidayatullah, et al.)

1 2100



