
 

           

 

        2109 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367 

 

 Beranda Jurnal https://indojurnal.com/index.php/jisoh 

 

Merawat Ciptaan Allah: Implementasi Eko Eklesiologi Dalam 

Tindakan Nyata Membersihkan Jembatan Lapogambiri 

 
Simangunsong Cindy Balos1, Marina Dilon Sipahutar2, Kronika Pasaribu3, 

 Daud Sagala4, Charli Manik5, Liyus Waruwu6 
Prodi PBK FISHK IAKN Tarutung, Indonesia 1,2,3,4,5,6 

 

*Email  

cindysimangunsong75@gmail.com; marinadilonsipahutar@gmail.com; Kronikapasaribu545@gmail.com; 

sagaladaudsagala@gmail.com; charlymanik65@gmail.com; drliyus72@gmail.com 
;  

Diterima: 13-12-2025 | Disetujui: 23-12-2025 | Diterbitkan: 25-12-2025 

 

 
ABSTRACT 

The environmental crisis demands an active role for the church, and this theological context is known as Eco-

Ecclesiology, which is a theological understanding of the church in its relationship with the environment. This 

study aims to describe the implementation of Eco-Ecclesiology in the concrete action of cleaning the Lapogambiri 

Bridge, analyze the factors that influence it, and evaluate its impact on public awareness in Tarutung, North 

Tapanuli. The Lapogambiri Bridge was chosen as the focus because its condition is experiencing problems with 

garbage accumulation, which pollutes the river and causes an unpleasant odor. This study uses a descriptive 

qualitative approach with field research. Data collection techniques include direct observation, structured and 

semi-structured interviews, documentation, and literature study. Primary data sources were obtained from 

interviews with community leaders, village officials, and village heads, as well as field observations. Data analysis 

was carried out through data reduction, data presentation, and drawing conclusions. The results of the study 

indicate that the activity of cleaning the Lapogambiri Bridge is a concrete manifestation of the implementation of 

Eco-Ecclesiology, which is believed to be a real action that reflects the ecological spirituality of the church. This 

action is based on the Theology of Creation (stewardship mandate) which requires the church to be an agent of 

renewal and care for creation. This implementation includes practical dimensions such as planning and 

implementing the clean-up program, as well as a symbolic dimension (the bridge as a link between humans and 

nature and faith and action). This action not only improves the quality of the physical environment, but also 

successfully fosters ecological awareness and strengthens the culture of mutual cooperation in the community. In 

conclusion, the practice of cleaning the bridge proves that the church can play a role as an agent of ecological 

change that is able to build a culture of environmental care in a sustainable manner, where faith is practically 

manifested in efforts to maintain the cleanliness and sustainability of God's creation. 

Keywords: Eco-Ecclesiology; Caring for God's Creation; Lapogambiri Bridge; Stewardship; Ecological 

Awareness. 

 

 

ABSTRAK 

Tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan implementasi Eko-Eklesiologi dalam tindakan nyata 

membersihkan Jembatan Lapogambiri, menganalisis faktor-faktor yang mempengaruhinya dan mengevaluasi 

dampaknya terhadap kesadaran masyarakat di Tarutung, Tapanuli Utara. Krisis lingkungan hidup menuntut peran 

aktif gereja dan konteks teologis ini dikenal sebagai Eko-Eklesiologi, yang merupakan pemahaman teologis tentang 

gereja dalam relasinya dengan lingkungan hidup. Jembatan Lapogambiri dipilih sebagai fokus karena kondisinya 

mengalami masalah penumpukan sampah, yang mencemari sungai dan menimbulkan bau tidak sedap. Penelitian 

  
  
 Vol. 1, No. 4, Tahun 2025 
 doi.org/10.63822/8sym9025 
 Hal. 2109-2117 
  
  

mailto:cindysimangunsong75@gmail.com
mailto:marinadilonsipahutar@gmail.com
mailto:Kronikapasaribu545@gmail.com
mailto:sagaladaudsagala@gmail.com
mailto:charlymanik65@gmail.com
mailto:drliyus72@gmail.com


 
 
 

 
 

 

----------------- 

Merawat Ciptaan Allah: Implementasi Eko Eklesiologi  

Dalam Tindakan Nyata Membersihkan Jembatan Lapogambiri  

(Cindy Balos, et al.)  

        2110 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 
ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif kualitatif dengan penelitian lapangan (field 

research). Teknik pengumpulan data meliputi observasi langsung, wawancara terstruktur dan semi terstruktur, 

dokumentasi dan studi kepustakaan. Sumber data primer diperoleh dari wawancara dengan tokoh masyarakat, 

perangkat desa dan kepala desa, serta pengamatan di lapangan. Analisis data dilakukan melalui reduksi data, 

penyajian data dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kegiatan membersihkan Jembatan 

Lapogambiri merupakan wujud konkret implementasi Eko-Eklesiologi, yang diyakini sebagai aksi nyata yang 

mencerminkan spiritualitas ekologis gereja. Tindakan ini dilandasi oleh Teologi Penciptaan (mandat 

penatalayanan/stewardship) yang menuntut gereja sebagai agen pembaruan dan pemeliharaan ciptaan. 

Implementasi ini mencakup dimensi praksis seperti perencanaan dan pelaksanaan program bersih-bersih, serta 

dimensi simbolis (jembatan sebagai penghubung relasi manusia-alam dan iman-tindakan). Aksi ini tidak hanya 

meningkatkan kualitas lingkungan fisik, tetapi juga berhasil menumbuhkan kesadaran ekologis dan memperkuat 

budaya gotong royong di masyarakat. Kesimpulannya, praktik membersihkan jembatan membuktikan bahwa gereja 

dapat berperan sebagai agen perubahan ekologis yang mampu membangun budaya peduli lingkungan secara 

berkelanjutan, di mana iman diwujudkan secara praktis dalam upaya menjaga kebersihan dan keberlanjutan ciptaan 

Allah. 

Kata Kunci: Eko-Eklesiologi; Merawat Ciptaan Allah; Jembatan Lapogambiri; Penatalayanan (Stewardship); 

Kesadaran Ekologis. 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Simangunsong Cindy Balos, Marina Dilon Sipahutar, Kronika Pasaribu, Daud Sagala, Charli Manik, & Liyus 
Waruwu. (2025). Merawat Ciptaan Allah: Implementasi Eko Eklesiologi Dalam Tindakan Nyata Membersihkan 
Jembatan Lapogambiri. Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 1(4), 2109-2117. 
https://doi.org/10.63822/8sym9025 

 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Merawat Ciptaan Allah: Implementasi Eko Eklesiologi  

Dalam Tindakan Nyata Membersihkan Jembatan Lapogambiri  

(Cindy Balos, et al.)  

        2111 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

PENDAHULUAN 

Penelitian ini berangkat dari tantangan global mengenai krisis lingkungan hidup, seperti kerusakan 

ekosistem dan polusi, yang mengancam keberlanjutan hidup di bumi. Dalam konteks ini, gereja 

dipandang memiliki peran penting untuk merespons krisis ekologis ini melalui perspektif Eko-

Eklesiologi, yaitu pemahaman teologis tentang gereja dalam relasinya dengan lingkungan hidup. Di sisi 

lain, masalah kebersihan lingkungan menjadi isu serius di Lapogambiri, Kec. Tarutung, Kab. Tapanuli 

Utara, di mana Jembatan Lapogambiri seringkali menjadi tempat pembuangan sampah yang tidak 

bertanggung jawab. Pengamatan awal menunjukkan sampah berserakan di sekitar jembatan, mencemari 

sungai dan menimbulkan bau tidak sedap. Kondisi memprihatinkan ini memerlukan tindakan nyata, 

sehingga penelitian ini bertujuan mengkaji bagaimana implementasi Eko-Eklesiologi dapat mendorong 

aksi nyata merawat lingkungan, khususnya melalui kegiatan membersihkan jembatan 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. John W. Creswell menjelaskan bahwa penelitian 

kualitatif merupakan serangkaian metode yang bertujuan untuk menggali serta memahami makna yang 

dibangun oleh individu atau kelompok terkait dengan persoalan sosial maupun kemanusiaan. Proses 

penelitian kualitatif melibatkan langkah-langkah penting seperti perumusan pertanyaan penelitian, 

penerapan prosedur pengumpulan data, penggalian informasi secara mendalam dari partisipan, analisis 

data secara induktif dari tema-tema khusus menuju tema yang lebih umum, serta penafsiran makna dari 

data yang diperoleh. 

Sugiyono menyatakan bahwa penelitian kualitatif juga dikenal sebagai penelitian naturalistik karena 

dilaksanakan dalam situasi yang alami dan menekankan pada penggambaran fenomena secara apa 

adanya. Pandangan ini sejalan dengan pendapat Bogdan dan Taylor yang dikutip oleh Lexy J. Moleong, 

yang mendefinisikan metode kualitatif sebagai prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif 

berupa kata-kata, baik tertulis maupun lisan, serta perilaku yang dapat diamati. 

Berdasarkan karakteristik tersebut, penelitian ini memilih metode kualitatif karena sesuai dengan 

tujuan penelitian. Data dikumpulkan melalui studi literatur yang memuat informasi terkait dengan tema 

penelitian serta wawancara dengan sejumlah informan terpilih, yang meliputi tokoh agama, pemerintah 

setempat dan masyarakat. Penggunaan metode penelitian kualitatif ini bertujuan untuk memperoleh data 

yang mendalam dan komprehensif berdasarkan pemahaman serta pengalaman para informan terhadap 

topik penelitian yang dikaji.  

  

 

PEMBAHASAN DAN HASIL 

Berdasarkan pembahasan, Jembatan Lapogambiri dipilih karena kondisinya kurang diperhatikan, di 

mana sebagian besar masyarakat masih membuang sampah ke bawah jembatan, yang menimbulkan bau 

tidak sedap. Masalah utama meliputi kurangnya kesadaran, kebiasaan buruk membuang sampah 

sembarangan, peningkatan volume sampah rumah tangga dan minimnya edukasi serta fasilitas tempat 

sampah. Eko-Eklesiologi sebagai landasan teologis menekankan gereja sebagai agen Allah dalam 

pelestarian lingkungan. Mandat teologis ini berakar pada konsep penatalayanan (stewardship), di mana 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Merawat Ciptaan Allah: Implementasi Eko Eklesiologi  

Dalam Tindakan Nyata Membersihkan Jembatan Lapogambiri  

(Cindy Balos, et al.)  

        2112 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

manusia bertanggung jawab mengelola ciptaan, bukan mengeksploitasi. Hasil penelitian menyimpulkan 

bahwa praktik membersihkan Jembatan Lapogambiri merupakan wujud konkret implementasi Eko-

Eklesiologi. Kegiatan pembersihan ini tidak hanya meningkatkan kualitas lingkungan fisik tetapi juga 

menumbuh-kan kesadaran ekologis dalam komunitas. Aksi ini melibatkan sinergi antara jemaat, warga 

dan unsur masyarakat, membuktikan bahwa iman dapat diwujudkan secara praktis dalam upaya menjaga 

kebersihan dan keberlanjutan lingkungan. Salah satu ide baru yang muncul dari hasil analisis adalah 

perlunya pemasangan jaring penahan sampah di titik strategis sebelum jembatan, yang harus didukung 

oleh edukasi ekologis yang pasif. 

 

Dasar Teologis Menjaga Ciptaan 

Pemahaman teologis tentang pemeliharaan ciptaan berakar kuat pada pengakuan bahwa Allah adalah 

Pencipta sekaligus pemilik seluruh alam semesta (Kejadian 1–2; Mazmur 24:1). Narasi penciptaan 

memuat pesan teologis yang sangat mendasar. Pertama, kisah ini menegaskan kedaulatan Allah atas 

seluruh ciptaan. Segala sesuatu yang ada, baik di langit maupun di bumi, berasal dari kehendak Allah 

dan tetap berada di bawah otoritas-Nya. Tindakan penciptaan bukanlah akibat kebutuhan atau paksaan, 

melainkan lahir dari kehendak bebas dan kasih Allah yang berlimpah. 

Kedua, Alkitab menyatakan bahwa seluruh ciptaan Allah bersifat baik. Dalam Kejadian 1, berulang 

kali ditegaskan bahwa Allah melihat semua yang diciptakan-Nya sebagai sesuatu yang baik, bahkan 

sangat baik. Penegasan ini menunjukkan bahwa dunia materi bukanlah sesuatu yang hina atau jahat, 

melainkan merupakan karya Allah yang bernilai dan patut dihargai. Oleh karena itu, alam ciptaan 

memiliki nilai intrinsik karena berasal dari Sang Pencipta yang baik. 

Ketiga, manusia menempati posisi yang unik dalam tatanan ciptaan karena diciptakan menurut 

gambar dan rupa Allah. Keistimewaan ini tercermin dalam kemampuan manusia untuk berpikir, 

memiliki kesadaran moral, kehendak bebas, serta menjalin relasi dengan Allah. Sebagai representasi 

Allah di dunia, manusia dipanggil untuk menjalankan peran sebagai pengelola ciptaan, bukan sebagai 

penguasa yang sewenang-wenang. Dengan demikian, kisah penciptaan tidak hanya berbicara mengenai 

asal-usul dunia, tetapi juga memberikan dasar etis bagi tanggung jawab manusia terhadap alam. 

Segala sesuatu diciptakan oleh Allah, berada di bawah kepemilikan-Nya dan ditujukan bagi 

kemuliaan-Nya. Kesadaran ini menuntun manusia untuk memperlakukan dunia dan seluruh makhluk 

hidup dengan sikap hormat, kasih dan tanggung jawab. Dalam konteks ini, manusia dipanggil untuk 

menjalani hidup yang mencerminkan kesetiaan kepada Allah sebagai Pemilik ciptaan. 

Sebagai gambar Allah sekaligus mandataris pemeliharaan ciptaan, manusia menerima tanggung 

jawab khusus untuk merawat dunia yang dipercayakan kepadanya. Kejadian 2:15 menegaskan bahwa 

Allah menempatkan manusia di taman Eden untuk mengusahakan dan memeliharanya. Amanat ini 

menunjukkan bahwa manusia memiliki kewajiban teologis dan etis terhadap lingkungan hidup dan 

seluruh makhluk ciptaan, karena melalui peran tersebut manusia mencerminkan karakter Allah yang 

memelihara dan mengasihi ciptaan-Nya. 

Panggilan untuk “mengusahakan dan memelihara” mengandung makna bahwa manusia dipanggil 

untuk mengembangkan potensi alam secara bertanggung jawab, tanpa merusak keseimbangan 

ekosistem. Oleh sebab itu, tindakan eksploitasi yang berlebihan, perusakan lingkungan, serta sikap acuh 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Merawat Ciptaan Allah: Implementasi Eko Eklesiologi  

Dalam Tindakan Nyata Membersihkan Jembatan Lapogambiri  

(Cindy Balos, et al.)  

        2113 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

tak acuh terhadap kelestarian alam bertentangan dengan mandat ilahi yang diberikan Allah kepada 

manusia sebagai pengelola ciptaan. 

Perspektif ekoteologi Kristen menghadirkan cara pandang teologis yang menyeluruh dalam melihat 

relasi antara manusia, alam dan Tuhan dengan memadukan iman akan penciptaan dan tanggung jawab 

terhadap lingkungan. Pandangan ini mengajak umat Kristen untuk bersikap hormat dan peduli terhadap 

alam sebagai wujud nyata dari iman, serta terlibat aktif dalam upaya menjaga keseimbangan lingkungan 

dan mewujudkan keadilan sosial. Melalui ekoteologi, kepedulian terhadap lingkungan dan keadilan 

ekologis menjadi bagian penting dalam praktik keagamaan dan kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini 

juga berusaha menjawab persoalan lingkungan masa kini dengan berlandaskan ajaran Kristen tentang 

penciptaan, penebusan dan eskatologi. Alam dipahami sebagai karya ciptaan Tuhan yang memiliki nilai 

luhur sehingga harus dijaga dan dilestarikan, bukan hanya dimanfaatkan secara berlebihan. Oleh sebab 

itu, tanggung jawab manusia terhadap lingkungan dipandang bukan sekadar kewajiban moral atau sosial, 

melainkan panggilan iman yang bersifat spiritual untuk merawat keutuhan ciptaan, sehingga diperlukan 

perubahan cara berpikir dari eksploitasi alam menuju penatalayanan yang adil dan berkelanjutan. 

Akar pemikiran ekoteologi Kristen dapat ditelusuri dari kisah penciptaan dalam Kitab Kejadian, yang 

menggambarkan Allah sebagai pencipta langit, bumi dan seluruh isinya, serta menyatakan bahwa 

semuanya “sangat baik” (Kejadian 1:31). Hal ini menunjukkan bahwa alam tidak hanya berfungsi 

sebagai pendukung kehidupan manusia, tetapi memiliki nilai hakiki di hadapan Tuhan. Ketika manusia 

diberi tugas untuk “menguasai” dan “menaklukkan” bumi (Kejadian 1:28), ekoteologi Kristen 

memaknainya bukan sebagai pembenaran untuk merusak alam, melainkan sebagai tanggung jawab 

untuk mengelola dan memeliharanya dengan bijaksana. Dengan demikian, manusia dipanggil untuk 

berperan sebagai penatalayan yang menjaga dan merawat ciptaan sebagai wujud kasih serta ketaatan 

kepada kehendak Tuhan. 

 

Peran Gereja dalam Isu Ekologi 

Isu ekologi merupakan salah satu tantangan global yang semakin mendesak pada era modern, 

ditandai dengan krisis lingkungan seperti perubahan iklim, pencemaran, deforestasi dan kerusakan 

ekosistem. Dalam konteks ini, gereja sebagai bagian dari masyarakat memiliki peran strategis dan 

profetis untuk terlibat aktif dalam upaya menjaga kelestarian ciptaan. Gereja tidak hanya berfungsi 

sebagai institusi spiritual tetapi juga sebagai agen moral dan sosial yang dapat membentuk kesadaran 

ekologis umat. 

Secara teologis, dasar keterlibatan gereja dalam isu ekologi berakar pada pemahaman bahwa Allah 

adalah Pencipta dan Pemilik seluruh ciptaan (Kejadian 1–2; Mazmur 24:1). Manusia diciptakan menurut 

gambar dan rupa Allah serta diberi mandat untuk “mengusahakan dan memelihara” bumi (Kejadian 

2:15). Mandat ini menegaskan bahwa manusia, termasuk gereja sebagai persekutuan orang percaya, 

dipanggil bukan untuk mengeksploitasi alam, melainkan untuk merawat dan menjaga keseimbangannya. 

Oleh karena itu, kerusakan lingkungan dapat dipahami sebagai kegagalan manusia dalam menjalankan 

tanggung jawab iman. 

Peran gereja dalam isu ekologi juga diwujudkan melalui pendidikan dan pembinaan iman jemaat. 

Gereja memiliki ruang yang luas untuk menanamkan teologi ciptaan melalui khotbah, katekisasi, 

sekolah minggu dan kegiatan pembinaan lainnya. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai ekologi dalam 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Merawat Ciptaan Allah: Implementasi Eko Eklesiologi  

Dalam Tindakan Nyata Membersihkan Jembatan Lapogambiri  

(Cindy Balos, et al.)  

        2114 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

ajaran iman Kristen, gereja dapat membentuk sikap hidup jemaat yang lebih peduli terhadap lingkungan, 

seperti gaya hidup sederhana, pengurangan sampah dan penggunaan sumber daya secara bijaksana. 

Pendidikan ekologis berbasis iman ini penting agar kepedulian terhadap lingkungan tidak hanya bersifat 

pragmatis, tetapi juga spiritual. 

Selain itu, gereja berperan sebagai suara kenabian (prophetic voice) di tengah masyarakat. Gereja 

dipanggil untuk menyuarakan keadilan ekologis, terutama ketika kerusakan lingkungan berdampak pada 

kelompok masyarakat yang lemah dan miskin. Dalam banyak kasus, eksploitasi alam menyebabkan 

ketimpangan sosial dan penderitaan bagi komunitas lokal. Gereja, melalui sikap kritis dan advokatif, 

dapat mendorong kebijakan publik yang berpihak pada kelestarian lingkungan dan keadilan sosial. Peran 

ini menegaskan bahwa iman Kristen tidak terpisah dari realitas sosial dan ekologis. 

Di tingkat praktis, gereja juga dapat terlibat langsung dalam aksi-aksi nyata pelestarian lingkungan. 

Program seperti penanaman pohon, pengelolaan sampah gereja, penggunaan energi ramah lingkungan, 

serta kerja sama dengan komunitas dan lembaga lingkungan menjadi wujud konkret dari iman yang 

hidup. Tindakan-tindakan ini memperlihatkan bahwa kepedulian ekologis bukan sekadar wacana 

teologis, melainkan panggilan iman yang harus diwujudkan dalam tindakan nyata. 

Dengan demikian, peran gereja dalam isu ekologi mencakup dimensi teologis, edukatif, profetis dan 

praktis. Gereja dipanggil untuk menjadi teladan dalam merawat ciptaan sebagai wujud ketaatan kepada 

Allah dan tanggung jawab terhadap generasi masa kini dan mendatang. Keterlibatan gereja dalam isu 

ekologi merupakan bagian integral dari panggilan iman Kristen untuk menghadirkan syalom Allah bagi 

seluruh ciptaan. 

Menciptakan komunitas berbasis ekologi berarti membangun suatu kelompok masyarakat yang 

memiliki kesadaran bersama akan pentingnya menjaga dan merawat lingkungan hidup sebagai bagian 

dari tanggung jawab bersama. Komunitas ini tidak hanya berfokus pada pelestarian alam secara fisik, 

tetapi juga pada pembentukan cara pandang, sikap dan perilaku yang selaras dengan prinsip 

keberlanjutan. Dalam komunitas berbasis ekologi, setiap anggota didorong untuk memahami bahwa 

manusia adalah bagian dari alam, bukan penguasa mutlak atasnya, sehingga hubungan dengan 

lingkungan harus dibangun atas dasar rasa hormat dan kepedulian. 

Komunitas berbasis ekologi biasanya dimulai dari pendidikan dan penyadaran lingkungan, baik 

melalui diskusi, pelatihan, maupun kegiatan bersama yang menumbuhkan kepedulian terhadap alam 

sekitar. Contohnya adalah edukasi tentang pengelolaan sampah, penggunaan sumber daya secara bijak, 

pengurangan plastik sekali pakai, serta pemanfaatan energi yang ramah lingkungan. Melalui proses ini, 

anggota komunitas belajar mengubah kebiasaan hidup sehari-hari menjadi lebih ramah lingkungan dan 

bertanggung jawab. 

Selain itu, komunitas berbasis ekologi juga diwujudkan melalui aksi nyata, seperti kerja bakti 

membersihkan lingkungan, penanaman pohon, pembuatan kebun bersama, daur ulang sampah dan 

pelestarian sumber air. Kegiatan-kegiatan ini tidak hanya berdampak positif bagi lingkungan, tetapi juga 

memperkuat rasa kebersamaan, solidaritas dan kepedulian sosial antar anggota komunitas. Dengan 

bekerja bersama, masyarakat belajar bahwa menjaga lingkungan adalah tugas bersama yang tidak bisa 

dilakukan secara individual. 

Dalam konteks sosial dan spiritual, komunitas berbasis ekologi juga menanamkan nilai tanggung 

jawab moral terhadap ciptaan. Bagi komunitas beriman, kepedulian terhadap lingkungan dipahami 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Merawat Ciptaan Allah: Implementasi Eko Eklesiologi  

Dalam Tindakan Nyata Membersihkan Jembatan Lapogambiri  

(Cindy Balos, et al.)  

        2115 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

sebagai bagian dari panggilan iman dan wujud syukur atas anugerah Tuhan. Dengan demikian, menjaga 

alam bukan sekadar kewajiban sosial, tetapi juga bentuk ketaatan dan penghormatan terhadap Sang 

Pencipta. 

Pada akhirnya, menciptakan komunitas berbasis ekologi bertujuan untuk membangun masyarakat 

yang berkelanjutan, adil dan harmonis dengan alam. Komunitas semacam ini diharapkan mampu 

menjadi contoh dan inspirasi bagi lingkungan sekitar, sehingga kesadaran ekologis dapat berkembang 

lebih luas dan berkontribusi pada pelestarian bumi bagi generasi sekarang dan yang akan datang. 

 

Edukasi Ekologis 

Smykowski menegaskan bahwa gereja memiliki panggilan untuk memimpin umat dalam pelayanan 

rekonsiliasi yang bersifat menyeluruh, yaitu rekonsiliasi dengan Allah, dengan sesama manusia, serta 

dengan alam ciptaan. Selain itu, gereja juga berperan dalam mengenali dan mengupayakan prasyarat-

prasyarat yang memungkinkan terwujudnya rekonsiliasi manusia secara utuh. Hal ini mengimplikasikan 

bahwa gereja, melalui pendekatan pastoral, perlu memberikan arahan dan pendampingan kepada jemaat 

melalui pengajaran yang membantu mereka memahami relasi yang benar dengan Allah, sesama, diri 

sendiri dan lingkungan hidup. 

Dalam konteks ini, alam termasuk hutan sebagai bagian penting dari ekosistem perlu dipahami 

sebagai ciptaan Allah yang harus dijaga. Oleh karena itu, gereja dituntut untuk menghadirkan pendidikan 

ekologis yang mendalam guna membangkitkan kesadaran jemaat terhadap berbagai persoalan 

lingkungan yang sedang terjadi. Ayres menekankan pentingnya pendidikan ekologis yang menanamkan 

pemahaman bahwa manusia, sebagai orang percaya, memiliki tanggung jawab untuk merawat dan 

mengelola sumber daya alam, bukan untuk mengeksploitasinya secara sewenang-wenang. 

Untuk mewujudkan visi tersebut, jemaat perlu digugah melalui tema-tema pengajaran yang relevan 

dan kontekstual, sehingga mampu menumbuhkan kepedulian terhadap isu-isu lingkungan. Dalam 

penyusunan tema-tema tersebut, terdapat beberapa prinsip teologis yang perlu diperhatikan. Pertama, 

Allah adalah Pencipta sekaligus Pemelihara seluruh ciptaan. Sebagai causa prima, Allah menciptakan 

segala sesuatu dan sebagai pemelihara, Ia terus menopang serta memelihara ciptaan-Nya. Tindakan 

pemeliharaan ini menunjukkan kasih Allah yang nyata terhadap seluruh ciptaan. 

Prinsip ini mendorong umat untuk menghargai alam sebagai wujud kasih Allah yang berkelanjutan. 

Partisipasi manusia dalam menjaga dan melestarikan lingkungan menjadi salah satu bentuk 

penghormatan dan ketaatan kepada Allah sebagai pencipta dan pemelihara. Sebaliknya, tindakan 

merusak alam mencerminkan sikap yang tidak menghargai Allah dan karya-Nya. Dengan demikian, 

sikap hormat terhadap alam merupakan ekspresi penghormatan kepada Sang Pencipta semesta alam. 

Berdasarkan prinsip tersebut, jemaat didorong untuk memandang alam sebagai ciptaan Allah yang 

bernilai dan layak dipelihara dengan penuh tanggung jawab. Agar program pendidikan ekologis dapat 

berjalan secara efektif dalam kehidupan jemaat, diperlukan langkah-langkah konkret. Terdapat tiga 

fokus utama dalam pelayanan gereja yang berorientasi pada pelestarian lingkungan, yaitu: pertama, 

pelaksanaan ibadah yang mencerminkan kepedulian terhadap lingkungan; kedua, penyampaian 

khotbah/pesan firman dan pesan keagamaan yang mengangkat isu-isu ekologi guna meningkatkan 

kesadaran jemaat akan pentingnya menjaga alam; dan ketiga, pengembangan strategi serta program 

pelayanan para pemimpin gereja yang secara sadar diarahkan pada upaya pelestarian lingkungan hidup. 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Merawat Ciptaan Allah: Implementasi Eko Eklesiologi  

Dalam Tindakan Nyata Membersihkan Jembatan Lapogambiri  

(Cindy Balos, et al.)  

        2116 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Kesimpulan. Dari pembahasan di atas, dapat dimengerti bahwa eko-eklesiologi merupakan suatu 

corak berpikir teologi yang menunjukkan hubungan antara manusia, iman Kristen dan tanggung jawab 

atas pelestarian lingkungan. Dalam perspektif iman, manusia memiliki mandat ilahi untuk menjaga dan 

merawat alam. Dalam menjaga dan merawat alam, manusia tidak dapat dengan leluasa melakukan 

eksploitasi alam. Ini adalah suatu ikatan yang bersifat pelindung secara bijaksana dan bertanggung 

jawab. Krisis lingkungan global yang kita hadapi seperti pemanasan global, hujan asam dan kekeringan 

pada zona ozon, adalah dampak dari hubungan antara manusia dan alam yang tidak seimbang. 

Kerusakan ini akan memperburuk keadaan segenap ciptaan. Untuk itu tidak hanya sekadar teknologi 

dan regulasi, tetapi jauh lebih dari pada itu, yaitu perubahan pada pikiran, perilaku dan spiritual agar 

manusia dapat berimbang dengan alam. Dalam hal ini Gereja merupakan relasi moril dan spiritual yang 

bersifat strategis dalam hal memotivasi umat untuk mengenali dan memahami serta merawat ekologi 

dengan ajaran Kristen, Dengan mendidik iman dan wisdom dalam hidup, gereja diharapkan dapat 

menanamkan ekologi, spiritual yang bersifat iman, bahwa Allah adalah Pencipta dan Penguasa alam dan 

manusia diciptakan dalam dan dengan gambaran Allah, untuk bertanggung jawab atas alam semesta. 

Implementasi dari eklesiologi dan teologi tidak hanya pada level pemikiran atau wacana tetapi pada 

pelaksanaan. Salah satu contoh dari pelaksanaan ini adalah melakukan pembersihan jembatan 

Lapogambiri di Kota Tarutung yang merupakan bentuk kepedulian terhadap lingkungan. Ini sederhana 

akan tetapi sangat oleh warga mendapat apresiasi. 

 

 

SIMPULAN 

Dari pembahasan di atas bahwa praktik membersihkan jembatan Lapogambiri merupakan wujud 

konkret implementasi Eko-Eklesiologi, yaitu pemahaman teologis yang menekankan tanggung jawab 

gereja dalam merawat ciptaan Allah melalui tindakan nyata. Kegiatan pembersihan tidak hanya 

meningkatkan kualitas lingkungan sekitar jembatan, tetapi juga menumbuhkan kesadaran ekologis dalam 

komunitas. Melalui keterlibatan jemaat, warga, dan unsur masyarakat lain, terbentuklah sinergi yang 

memperlihatkan bahwa iman tidak berhenti pada pemahaman, tetapi diwujudkan secara praktis dalam 

upaya menjaga kebersihan, keindahan, dan keberlanjutan lingkungan. Dengan demikian, aksi ini 

membuktikan bahwa gereja dapat berperan sebagai agen perubahan ekologis yang mampu membangun 

budaya peduli lingkungan secara berkelanjutan. 

 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Boff, L. (1997). Ecclesiology of the Earth: Toward a New Agenda for Theology. Orbis Books.  

 Conradie, E. M. (2006). Christianity and Ecological Theology: Resources for Further Research. University 

of Stellenbosch. 

Darmaputera, E. (1991). Peran Gereja dalam Menghadapi Masalah Lingkungan Hidup.  

Haught, J. F. (1993). The Promise of Nature: Ecology and Cosmic Redemption. Paulist Press.  

Moltmann, J. (1985). God in Creation: A New Theology of Creation and the Spirit of God. Fortress Press. 

Moltmann, J. (1993). The Spirit of Life: A Universal, Affirming Theology. Fortress Press.  

Rahner, K. (2002). Theological Investigations, Volume 1: God and Revelation. Crossroad.  



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Merawat Ciptaan Allah: Implementasi Eko Eklesiologi  

Dalam Tindakan Nyata Membersihkan Jembatan Lapogambiri  

(Cindy Balos, et al.)  

        2117 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Sapitri, Y. (2023). Analisis terhadap Eko-Eklesiologi Gereja Toraja dan Implementasinya Terhadap 

Pelestarian Lingkungan. Disertasi, Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) Toraja. 

Talahatu, M. S. (2021). Peran Gereja sebagai Agen Ekologis dalam Menghadapi Krisis Lingkungan di 

Indonesia Timur. Jurnal/Artikel Penelitian Teologi Ekologi Indonesia Timur. 

Tridjatmiko, D. (2017). Eklesiologi Sahabat: GKI Bromo Melawan Ecocide. Tesis, Program Pascasarjana 

Universitas Kristen Duta Wacana (UKDW). 

Creswell, John W. Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Mixed, 2018. 

Moleong, . Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2018.  

Alkitab. (2005). Alkitab Terjemahan Baru. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia. 

Bauckham, R. (2010). Bible and Ecology: Rediscovering the Community of Creation. London: Darton, 

Longman and Todd. 

Deane-Drummond, C. (2008). Eco-Theology. London: Darton, Longman and Todd. 

Santmire, H. P. (2000). Nature Reborn: The Ecological and Cosmic Promise of Christian Theology. 

Minneapolis: Fortress Press. 

Simangunsong, B. (2018). Teologi Ciptaan dan Tanggung Jawab Ekologis Manusia. Jurnal Teologi dan 

Pelayanan Kristen, 6(2), 45–58. 

Susanta, Y. K. (2019). Manusia sebagai Penatalayan Ciptaan dalam Perspektif Teologi Kristen. Veritas: 

Jurnal Teologi dan Pelayanan, 18(1), 67–82. 

Borrong, R. P. (2019). Etika Lingkungan Hidup Kristen. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 

Cunningham, S. (2015). Teologi Lingkungan. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 

Persekutuan Gereja-Gereja di Indonesia (PGI). (2016). Dokumen Keesaan Gereja: Panggilan Gereja di 

Tengah Krisis Ekologi. Jakarta: PGI. 

Santoso, J. (2018). “Tanggung Jawab Gereja terhadap Pelestarian Lingkungan Hidup.” Jurnal Teologi 

dan Pelayanan, 9(2), 45–60. 

Simangunsong, B. (2020). “Iman Kristen dan Krisis Ekologi.” Jurnal Teologi Kontekstual Indonesia, 

5(1), 23–37. 

Ayres, J. (2009). God’s Creation and Human Responsibility: A Christian Perspective on Ecology. New 

York: Orbis Books. 

Smykowski, R. (2010). The Church and the Ministry of Reconciliation: Ecological and Social 

Dimensions. London: SCM Press. 

Hessel, D. T., & Rasmussen, L. L. (2001). Earth Habitat: Eco-Injustice and the Church’s Response. 

Minneapolis: Fortress Press. 

 

 

 


