
 

           

 

        2174 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367 

 

 Beranda Jurnal https://indojurnal.com/index.php/jisoh 

 

Adab Santri dalam Persepektif Tubuh: 

 Kajian Etnografi Cium Tangan dan Jalan Menunduk 

 
Rochmad Basuni1,  Ahmad Ilham Akbar2, Muhammad Nawaki3, M.Amirul Muttaqin4, 

Moh. Ahsin5 

Pascasarjana, Pendidikan Agama Islam, Universitas Darul Ulum Jombang, Indonesia1,2,3,4,5 

 
*Email:rochmadbasuni8@gmail.com , ahmadilhamakbar7@gmail.com,nawaki40@gmail.com , 

amirulmuttaqin9@gmail.com, Ahsinmoh09@gmail.com 

Diterima: 18-12-2025 | Disetujui: 28-12-2025 | Diterbitkan: 30-12-2025 

 

 
ABSTRACT 

This study examines santri etiquette from an embodied perspective through the cultural practices of hand-kissing 

and walking with a lowered posture as expressions of respect toward kiai and teachers within the pesantren 

environment. These practices are not merely understood as outward ethical symbols but as constructions of 

meaning embedded in the santri habitus and transmitted across generations through informal education and 

exemplary conduct. This research employs a qualitative approach using ethnographic methods, including 

participant observation, in-depth interviews, and documentation of the santri’s daily activities in the pesantren. 

An embodied perspective is applied to interpret how gestures, posture, and bodily movements function as media 

for internalizing values of etiquette, obedience, and spirituality. The findings indicate that the practice of hand-

kissing represents power relations grounded in respect and the pursuit of barakah (blessing), while walking with 

a lowered posture reflects attitudes of tawadhu’ (humility), self-awareness, and bodily discipline within the social 

space of the pesantren. These two practices shape the bodily discipline of santri, contributing significantly to the 

formation of character and Islamic identity. Furthermore, body-based etiquette serves as an effective mechanism 

for value socialization, as it involves direct sensory and emotional experiences. This study affirms that santri 

etiquette is not merely normative or doctrinal, but rather an embodied practice that is lived and continuously 

reproduced in the daily life of the pesantren. These findings are expected to enrich studies in Islamic education, 

the anthropology of the body, and ethical discourse within pesantren-based character education. 

Keywords: santri etiquette, embodied perspective, ethnography, hand-kissing, walking with a lowered posture 

 

 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji adab santri dalam perspektif tubuh melalui praktik kultural cium tangan dan berjalan 

menunduk sebagai ekspresi penghormatan terhadap kiai dan guru di lingkungan pesantren. Praktik-praktik 

tersebut tidak hanya dipahami sebagai simbol etika lahiriah, tetapi juga sebagai konstruksi makna yang tertanam 

dalam habitus santri dan diwariskan secara turun-temurun melalui proses pendidikan informal dan keteladanan. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi, yang melibatkan observasi 

partisipatif, wawancara mendalam, serta dokumentasi terhadap aktivitas keseharian santri di pesantren. Perspektif 

tubuh digunakan untuk menafsirkan bagaimana gestur, postur, dan gerak tubuh santri berfungsi sebagai medium 

  
  
 Vol. 1, No. 4, Tahun 2025 
 doi.org/10.63822/j6jaxp92 
 Hal. 2174-2182 
  
  

mailto:rochmadbasuni8@gmail.com
mailto:………………………,nawaki40@gmail.com
mailto:amirulmuttaqin9@gmail.com,
mailto:Ahsinmoh09@gmail.com


 
 
 

 
 

 

----------------- 

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh: 

 Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk  

( Basuni, et al.)  

        2175 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 
internalisasi nilai adab, kepatuhan, dan spiritualitas. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik cium tangan 

merepresentasikan relasi kuasa yang dilandasi rasa hormat dan keberkahan (barakah), sementara jalan menunduk 

mencerminkan sikap tawadhu’, kesadaran diri, dan kontrol tubuh dalam ruang sosial pesantren. Kedua praktik 

tersebut membentuk disiplin tubuh santri yang berkontribusi pada pembentukan karakter dan identitas keislaman 

mereka. Selain itu, adab berbasis tubuh ini berperan sebagai mekanisme sosialisasi nilai yang efektif, karena 

melibatkan pengalaman sensorik dan emosional secara langsung. Penelitian ini menegaskan bahwa adab santri 

tidak semata bersifat normatif-doktrinal, melainkan juga embodied practice yang hidup dalam keseharian 

pesantren. Temuan ini diharapkan dapat memperkaya kajian pendidikan Islam, antropologi tubuh, serta diskursus 

etika pesantren dalam konteks pendidikan karakter berbasis budaya lokal. 

Kata kunci: adab santri, perspektif tubuh, etnografi, cium tangan, jalan menunduk 

 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Rochmad Basuni, Ahmad Ilham Akbar, Muhammad Nawaki, M.Amirul Muttaqin, & Moh. Ahsin. (2025). 
Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh: Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk. Jurnal Ilmu Sosial 
Dan Humaniora, 1(4), 2174-2182. https://doi.org/10.63822/j6jaxp92 

 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh: 

 Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk  

( Basuni, et al.)  

        2176 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

PENDAHULUAN 

Dalam konteks kebudayaan Indonesia, ekspresi hormat antara individu yang lebih muda terhadap 

yang lebih tua merupakan bagian integral dari sistem nilai sosial yang diwariskan turun-temurun. Bentuk 

penghormatan itu tidak hanya diartikulasikan melalui bahasa verbal, tetapi juga diwujudkan melalui 

perilaku nonverbal seperti cium tangan dan jalan menunduk. Praktik ini secara khusus terlihat dalam 

lingkungan pesantren yang menekankan nilai adab, sopan santun, dan hierarki spiritual. Dalam kehidupan 

santri, gerak tubuh seperti mencium tangan kiai atau berjalan menunduk ketika melintas di depan guru 

bukan sekadar rutinitas sosial, melainkan bentuk penyerahan diri, pengakuan akan otoritas ilmu, dan 

internalisasi nilai hormat (ta’dhim) terhadap sumber pengetahuan. Fenomena ini menjadi menarik untuk 

dikaji secara etnografis karena merepresentasikan keterhubungan antara tubuh, nilai moral, dan sistem 

pendidikan Islam tradisional (Nurdin, 2023; Fadhilah, 2024). 

Namun, di tengah arus modernisasi dan globalisasi nilai, ekspresi tubuh tradisional seperti cium 

tangan dan jalan menunduk mulai mengalami pergeseran makna. Banyak kalangan muda di pesantren 

modern atau sekolah berbasis Islam yang mulai menganggap praktik tersebut sebagai formalitas sosial, 

bukan lagi ekspresi spiritual yang mendalam. Kehadiran media sosial, pengaruh budaya populer, serta 

meningkatnya egalitarianisme dalam hubungan guru-siswa turut memengaruhi transformasi perilaku 

hormat tersebut. Beberapa penelitian mutakhir menunjukkan bahwa praktik tradisional sering kali 

mengalami reduksi makna akibat perubahan konteks sosial (Rahmawati, 2022; Santosa, 2025). Oleh 

karena itu, penelitian ini menjadi penting untuk mengungkap bagaimana santri memaknai ulang cium 

tangan dan jalan menunduk di era yang semakin rasional dan digital, serta sejauh mana praktik tersebut 

masih merepresentasikan nilai-nilai keislaman yang otentik. 

Pendekatan etnografi menjadi pilihan metodologis yang paling relevan dalam penelitian ini karena 

memungkinkan peneliti mengamati secara mendalam interaksi sosial, simbol tubuh, dan konstruksi 

makna yang muncul di antara santri. Kajian etnografi membuka ruang untuk memahami cium tangan dan 

jalan menunduk bukan sekadar sebagai gerakan fisik, tetapi sebagai praktik budaya yang memiliki 

struktur makna tersendiri. Dalam konteks pesantren, tubuh menjadi arena pendidikan moral dan disiplin 

spiritual, di mana setiap gerak dan sikap mengandung nilai religius. Sejalan dengan pandangan Bourdieu 

tentang habitus, perilaku santri terbentuk melalui internalisasi struktur sosial yang berlangsung terus-

menerus hingga menjadi kebiasaan yang tampak natural (Siregar, 2021). Melalui observasi partisipatif 

dan wawancara mendalam, penelitian ini berupaya menggali bagaimana santri memahami tindakan tubuh 

mereka sebagai wujud hormat, serta bagaimana kiai dan ustadz menafsirkan praktik tersebut dalam 

konteks pendidikan karakter Islami. 

penelitian ini menggabungkan dua bentuk gestur hormat—cium tangan dan jalan menunduk—

dalam satu bingkai etnografi tubuh di lingkungan pesantren. Sebagian besar penelitian sebelumnya hanya 

membahas salah satu praktik, misalnya fokus pada salim (cium tangan) dalam konteks komunikasi antar 

generasi (Rahmawati, 2021) atau membahas jalan menunduk sebagai bagian dari etika sosial Jawa 

(Setiawan, 2020). Namun belum ada penelitian yang menelaah keduanya secara bersamaan dengan 

pendekatan antropologi tubuh dan simbolisme religius. Penelitian ini juga menawarkan kebaruan dalam 

aspek teoretis, yaitu memadukan teori body discipline Foucault dengan symbolic interactionism Goffman 

untuk menganalisis tubuh santri sebagai medium komunikasi sosial dan spiritual. Dengan demikian, hasil 

penelitian ini diharapkan memperkaya khazanah kajian etnografi Islam Nusantara sekaligus menegaskan 

pentingnya dimensi tubuh dalam pendidikan karakter di pesantren (Munandar, 2024). 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh: 

 Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk  

( Basuni, et al.)  

        2177 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Berdasarkan uraian di atas, dapat dirumuskan beberapa pertanyaan penelitian yang menjadi fokus 

utama kajian ini: (1) bagaimana praktik cium tangan dan jalan menunduk dilakukan oleh santri dalam 

kehidupan sehari-hari di pesantren? (2) makna simbolik apa yang terkandung dalam kedua praktik 

tersebut bagi santri, kiai, dan komunitas pesantren? (3) bagaimana perubahan makna cium tangan dan 

jalan menunduk terjadi di tengah arus modernisasi nilai dan globalisasi budaya? Rumusan masalah ini 

mengarahkan penelitian untuk menelusuri dimensi-dimensi simbolik dan sosial dari tindakan tubuh, 

sekaligus menganalisis pergeseran nilai-nilai hormat dan adab dalam pendidikan Islam kontemporer 

(Hidayati, 2025). Dengan fokus tersebut, penelitian ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga 

interpretatif, karena berupaya memahami hubungan antara simbol tubuh dan konstruksi sosial makna 

religius di ruang pendidikan tradisional. 

Ada beberapa alasan yang melatarbelakangi pemilihan topik ini. Pertama, pesantren merupakan 

ruang sosial unik di mana nilai adab lebih diutamakan daripada aspek kognitif semata, sehingga praktik 

tubuh seperti cium tangan dan jalan menunduk menjadi bagian dari kurikulum tersembunyi (hidden 

curriculum) yang menanamkan kesopanan dan spiritualitas. Kedua, topik ini masih jarang dikaji secara 

mendalam melalui perspektif etnografi tubuh. Sebagian besar studi tentang pesantren berfokus pada aspek 

kurikulum, kepemimpinan kiai, atau moralitas, sementara aspek gestural dan performatif dari adab belum 

banyak diteliti (Amiruddin, 2023). Ketiga, dalam konteks sosial saat ini, terjadi ketegangan antara 

modernitas dan tradisi—antara nilai kesetaraan dan penghormatan hierarkis—yang tercermin dalam 

perubahan perilaku santri. Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya memiliki nilai akademik tetapi juga 

relevansi sosial untuk memahami dinamika pembentukan karakter generasi muda Islam di era 

kontemporer. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis. Secara teoretis, 

penelitian ini memperluas kajian tentang komunikasi nonverbal religius dan antropologi tubuh dalam 

konteks pendidikan Islam Nusantara. Secara praktis, hasilnya dapat dijadikan acuan bagi pengelola 

pesantren dan pendidik dalam merancang strategi pendidikan karakter yang tidak hanya berorientasi pada 

aspek kognitif, tetapi juga pada pembentukan ethos of respect melalui perilaku tubuh. Di tengah tantangan 

modernitas yang sering kali mengikis nilai sopan santun, pemahaman mendalam terhadap simbol-simbol 

tubuh dalam tradisi pesantren dapat menjadi jalan untuk meneguhkan kembali identitas moral bangsa. 

Dengan demikian, studi ini tidak sekadar mendokumentasikan praktik sosial, tetapi juga menjadi refleksi 

atas pentingnya menjaga kesinambungan nilai adab dalam kehidupan pendidikan Islam modern 

(Kurniawan, 2024; Fauziah, 2025). 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi, karena fokus utama 

penelitian adalah memahami makna, simbol, dan nilai-nilai yang terkandung dalam praktik cium tangan 

dan jalan menunduk di lingkungan pesantren. Pendekatan etnografi dipilih untuk menggali makna sosial 

dan religius yang hidup dalam keseharian santri melalui pengamatan langsung dan interaksi partisipatif 

antara peneliti dengan subjek penelitian (Spradley, 2021). Lokasi penelitian ditetapkan di Pondok 

Pesantren Darul Ulum Peterongan Jombang, salah satu pesantren besar yang masih mempertahankan 

tradisi klasik dan nilai ta’dhim terhadap kiai. Peneliti berperan sebagai observator partisipatif, tinggal dan 

berbaur bersama santri selama periode penelitian selama tiga bulan (Maret–Mei 2025). Data primer 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh: 

 Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk  

( Basuni, et al.)  

        2178 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

dikumpulkan melalui tiga teknik utama: (1) observasi partisipatif, untuk mengamati perilaku cium tangan 

dan jalan menunduk dalam konteks kehidupan sehari-hari santri; (2) wawancara mendalam dengan 10 

santri, 3 ustadz, dan 2 kiai guna menggali pemaknaan simbolik terhadap praktik tersebut; serta (3) 

dokumentasi, meliputi foto kegiatan, catatan harian santri, dan arsip pesantren yang relevan. Data 

sekunder diperoleh melalui telaah literatur tentang adab santri, antropologi tubuh, dan teori simbolisme 

religius (Geertz, 2020; Munandar, 2024). 

Analisis data dilakukan secara interaktif dan induktif, mengikuti model Miles, Huberman, dan 

Saldaña (2022) yang meliputi tiga tahapan utama: data reduction, data display, dan conclusion 

drawing/verification. Dalam tahap reduksi data, peneliti menyeleksi dan menyederhanakan catatan 

lapangan menjadi tema-tema yang relevan, seperti ekspresi hormat, nilai spiritual, dan perubahan makna 

dalam konteks modernitas. Tahap data display dilakukan dengan menyusun narasi etnografis yang 

menampilkan pengalaman santri secara deskriptif dan kontekstual, sementara tahap verifikasi dilakukan 

melalui triangulasi sumber dan member checking dengan narasumber untuk menjaga keabsahan data 

(Creswell & Poth, 2021). Validitas penelitian diperkuat melalui triangulasi metode (observasi, 

wawancara, dan dokumentasi) serta triangulasi sumber (santri, ustadz, dan kiai). Analisis hasil difokuskan 

pada interpretasi makna simbolik tubuh dengan memadukan perspektif Foucault tentang disiplin tubuh 

dan Goffman tentang interaksi simbolik, sehingga dapat dipahami bahwa tindakan cium tangan dan jalan 

menunduk bukan hanya ritual fisik, tetapi juga ekspresi moral, sosial, dan spiritual yang mengandung 

nilai pendidikan karakter (Nurdin, 2023; Fauziah, 2025). Dengan demikian, metode etnografi ini 

diharapkan mampu menghadirkan gambaran utuh mengenai bagaimana tubuh santri menjadi medium 

ekspresi nilai hormat dan pembentuk identitas moral dalam kehidupan pesantren. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil observasi selama tiga bulan di Pondok Pesantren Darul Ulum Peterongan Jombang 

menunjukkan bahwa praktik cium tangan dan jalan menunduk bukan sekadar bentuk sopan santun formal, 

melainkan manifestasi nilai-nilai kepatuhan dan penghormatan yang sudah terinternalisasi dalam sistem 

kehidupan pesantren. Saat santri berpapasan dengan kiai atau ustaz, mereka secara spontan menundukkan 

kepala dan mencium tangan, bahkan tanpa perintah eksplisit. Gerakan ini telah menjadi semacam refleks 

sosial—produk dari habitual body sebagaimana dijelaskan oleh Bourdieu, tetapi juga sebuah disciplinary 

body sebagaimana dibahas oleh Michel Foucault. 

Foucault menyatakan bahwa tubuh dalam masyarakat disipliner dikonstruksi melalui pengulangan 

praktik dan ritual yang tampak sederhana, tetapi sebenarnya membentuk sistem pengawasan dan 

pengendalian diri yang mendalam (Foucault, Discipline and Punish, 1977). Dalam konteks pesantren, 

cium tangan dan jalan menunduk adalah “ritual kecil” yang menciptakan kesadaran tubuh santri untuk 

selalu sadar posisi, tunduk, dan patuh. 

Santri tidak hanya belajar kitab, tetapi juga belajar “bahasa tubuh” kesopanan yang menjadi 

bagian integral dari pendidikan karakter. Salah satu informan, Santri A (kelas akhir Madrasah Aliyah), 

mengatakan dalam wawancara: 

“Kalau ketemu Kiai, tanpa disuruh ya otomatis menunduk dan cium tangan. Kalau tidak, rasanya 

kayak ada yang kurang, bahkan bisa dianggap kurang ajar.” 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh: 

 Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk  

( Basuni, et al.)  

        2179 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Pengakuan ini memperlihatkan bahwa kesopanan di pesantren bukan sekadar norma eksternal, 

tetapi sudah menjadi disposisi internal. Tubuh santri menjadi arena tempat kuasa dan kesadaran moral 

bertemu. 

Dalam hasil wawancara dengan 12 santri dan 3 ustaz, ditemukan bahwa cium tangan dimaknai 

secara spiritual dan sosial. Bagi santri, tindakan ini bukan sekadar penghormatan, tetapi juga bentuk 

pencarian barakah (keberkahan) dari sosok guru. “Kalau cium tangan kiai itu seperti ngalap berkah, biar 

ilmu kita manfaat,” ujar salah satu informan, Santri B. 

Analisis Foucault membantu kita memahami dimensi kuasa yang tersirat di dalamnya. Foucault 

(1980) menegaskan bahwa kuasa tidak selalu bekerja melalui paksaan, tetapi juga melalui mekanisme 

internalisasi dan pengakuan. Dalam konteks ini, cium tangan menjadi bentuk voluntary submission—

penyerahan diri secara sukarela terhadap otoritas moral kiai. 

Namun, menurut Goffman, tindakan tersebut juga dapat dilihat sebagai bagian dari “pertunjukan 

sosial.” Dalam “panggung depan” (front stage) kehidupan pesantren, santri menampilkan citra ideal 

sopan, rendah hati, dan patuh sebagai bentuk performativitas sosial yang diharapkan. Di baliknya, pada 

“panggung belakang” (back stage), sebagian santri mengakui bahwa ada pula dimensi formalitas. Seorang 

santri mengaku: 

“Kadang ya otomatis saja, tapi kalau pas capek, ya jujur kadang rasanya kayak 

formalitas.” 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa performa sosial kadang menuntut ekspresi kesopanan meski 

tanpa kedalaman emosional. Namun justru dalam pengulangan performatif inilah terbentuk disiplin sosial: 

kesopanan menjadi kebiasaan, dan kebiasaan menjadi identitas. 

Praktik jalan menunduk muncul dalam hampir semua momen interaksi di lingkungan pesantren. 

Santri menunduk bukan hanya saat melewati kiai, tetapi juga saat melewati ustaz, guru senior, bahkan 

tamu yang lebih tua. Dari hasil observasi, gerakan ini berlangsung secara alami, seperti refleks budaya. 

Foucault (1977) menyebutkan bahwa disiplin menghasilkan “tubuh yang jinak” (docile body): 

tubuh yang dapat dikontrol, diarahkan, dan digunakan sesuai kebutuhan sistem. Jalan menunduk adalah 

ekspresi visual dari tubuh yang “taat” dan sadar hierarki. Dalam hal ini, kesopanan di pesantren tidak lahir 

dari rasa takut, tetapi dari kesadaran akan tata nilai dan moralitas. 

Goffman melihat perilaku ini sebagai bagian dari interaction order—aturan tak tertulis yang 

mengatur bagaimana seseorang menjaga “wajah” (face) dalam interaksi sosial. Menunduk saat lewat di 

depan kiai adalah bentuk face-work, yaitu usaha menjaga kehormatan diri dan pihak lain agar harmoni 

sosial tetap terjaga. 

Dokumentasi foto dan catatan lapangan memperlihatkan pola yang menarik: santri tidak hanya 

menundukkan kepala, tetapi juga memperlambat langkah dan menghindari kontak mata langsung. Pola ini 

dapat dibaca sebagai bentuk visual deference—penghormatan melalui bahasa tubuh. Dalam logika 

Foucault, ini adalah disiplin visual: pandangan diarahkan ke bawah sebagai bentuk kontrol terhadap 

pandangan itu sendiri (the gaze). 

Dalam kerangka teori Foucault, pesantren dapat dipahami sebagai ruang panoptik—ruang di mana 

pengawasan tidak selalu kasat mata, tetapi kehadirannya dirasakan. Santri hidup dalam sistem sosial yang 

membuat mereka selalu sadar sedang “dilihat,” baik oleh guru, sesama santri, maupun oleh nilai-nilai 

agama. Hasil wawancara dengan Ustaz C (pengasuh asrama) menunjukkan kesadaran ini: 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh: 

 Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk  

( Basuni, et al.)  

        2180 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

“Santri itu sebenarnya tidak harus selalu diawasi, karena mereka sudah terbentuk 

kesadaran sendiri. Mereka malu kalau tidak sopan, karena seolah-olah semua orang 

memperhatikan.” 

Pernyataan ini menunjukkan internalisasi disiplin yang mendalam. Menurut Foucault, ini adalah 

bentuk self-surveillance—pengawasan diri. Santri tidak lagi memerlukan pengawasan eksternal karena 

nilai-nilai kepatuhan telah menjadi bagian dari kesadaran internal. 

Teori Goffman melengkapi pemahaman ini dengan melihat bahwa “pertunjukan sosial” di 

pesantren terus berlangsung karena adanya struktur pengharapan sosial. Santri memerankan peran yang 

diharapkan oleh komunitas. Bahkan ketika tidak ada penonton, mereka tetap menjaga peran tersebut 

karena peran itu telah menjadi identitas diri. 

Praktik cium tangan dan jalan menunduk tidak hanya membentuk perilaku individu, tetapi juga 

membangun identitas kolektif santri. Dalam observasi kegiatan sehari-hari—dari salat berjamaah, 

pengajian kitab, hingga kegiatan makan bersama—terlihat bahwa kedua simbol kesopanan ini 

memperkuat rasa kebersamaan dan hierarki sosial yang harmonis. 

Santri yang baru masuk belajar dari senior bukan hanya tentang hafalan kitab, tetapi juga tentang 

bagaimana “berjalan dengan sopan.” Inilah yang disebut oleh Foucault sebagai micro-physics of power—

kuasa yang bekerja dalam level paling kecil dari kehidupan sosial. Kesopanan bukan lagi sekadar aturan, 

tetapi mekanisme yang menata perilaku. 

Hasil dokumentasi memperlihatkan, setiap pertemuan antara santri dan kiai diwarnai suasana 

ritualistik: ucapan salam yang lirih, posisi tubuh menunduk, dan tangan yang dicium dengan penuh 

penghormatan. Di sini, kesopanan menjadi ritual yang mereproduksi moralitas pesantren. 

Namun, hasil penelitian juga menunjukkan dinamika menarik: ada santri yang memaknai 

kesopanan sebagai bentuk ikhlas ta’dhim (penghormatan tulus), tetapi ada juga yang melihatnya sebagai 

sistem sosial yang menekan ekspresi diri. Dalam wawancara mendalam, Santri D menyampaikan: 

“Kadang pengen ngobrol santai sama ustaz, tapi takut dibilang nggak sopan. Jadi kadang 

segan sendiri.” 

Pernyataan ini menunjukkan adanya tension antara kepatuhan dan otonomi. Dalam perspektif 

Foucault, hal ini adalah konsekuensi logis dari sistem disiplin: tubuh menjadi patuh, tetapi kesadaran 

tetap bergulat. 

Goffman menjelaskan hal ini melalui konsep backstage resistance—di balik panggung kepatuhan, 

terdapat ruang kecil di mana individu menegosiasikan identitasnya. Beberapa santri, misalnya, 

menunjukkan resistensi simbolik dengan cara menghindari kontak langsung atau bersikap lebih santai di 

luar area publik. Resistensi ini tidak selalu menentang, tetapi justru memperkaya struktur sosial dengan 

ruang refleksi. 

Hasil keseluruhan menunjukkan bahwa kesopanan dalam bentuk cium tangan dan jalan menunduk 

berfungsi ganda: sebagai mekanisme kuasa (Foucault) dan sebagai representasi spiritualitas (Goffman). 

Di satu sisi, tubuh santri dibentuk menjadi patuh melalui pengulangan dan pengawasan sosial; di sisi lain, 

kesopanan tersebut dimaknai sebagai jalan menuju keberkahan dan moralitas yang tinggi. 

Dalam konteks ini, kesopanan di pesantren bukan sekadar etiket, tetapi praktik hidup yang 

mengandung nilai teologis, etis, dan politis. Ia menata hubungan antara guru dan murid, antara individu 

dan komunitas, serta antara tubuh dan nilai. 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh: 

 Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk  

( Basuni, et al.)  

        2181 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Sebagaimana ditegaskan oleh Foucault, “di mana ada kuasa, di situ selalu ada resistensi.” 

Sedangkan menurut Goffman, “kehidupan sosial adalah panggung tempat manusia terus memainkan 

peran yang mengatur keseimbangan antara kehormatan dan kebebasan.” 

Dengan demikian, cium tangan dan jalan menunduk menjadi simbol dari dialektika antara 

discipline dan devotion, antara kuasa dan barakah, antara tata krama sosial dan spiritualitas tubuh. 

 

 

 KESIMPULAN 

Penelitian etnografi ini menunjukkan bahwa praktik cium tangan dan jalan menunduk di Pondok 

Pesantren Darul Ulum Peterongan merupakan simbol tubuh yang berfungsi sebagai bahasa kesopanan 

(embodied politeness). Melalui perspektif Foucault, kedua praktik ini merepresentasikan disciplinary 

power yang menanamkan kontrol dan ketaatan dalam diri santri, membentuk tubuh yang patuh terhadap 

sistem moral dan hierarki spiritual pesantren. Sementara dari sudut pandang Goffman, praktik tersebut 

menjadi bentuk presentation of self, di mana santri menampilkan citra diri sopan dan hormat sebagai 

bagian dari panggung sosial religius. Kesopanan di pesantren dengan demikian tidak sekadar perilaku 

ritual, tetapi juga strategi simbolik dalam menjaga keharmonisan relasi kuasa dan identitas kolektif santri. 

Praktik tersebut mencerminkan integrasi antara religiusitas, moralitas, dan politik tubuh dalam kultur 

pendidikan Islam tradisional di Jawa Timur. 

 

 

 DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, A. (2021). Etika Tubuh dan Moralitas Pesantren di Jawa Timur: Perspektif Pendidikan Islam. 

Jurnal Al-Tarbawi, 16(2), 115–132. https://doi.org/10.24042/altarbawi.v16i2.5421  

Al-Qadri, M. (2022). Internalisasi Nilai Hormat Guru pada Santri Pondok Pesantren Tradisional di 

Madura. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 7(1), 33–47. https://doi.org/10.25299/al-

thariqah.2022.7.1.11221  

Anwar, S., & Fadhilah, N. (2020). Kesopanan sebagai Modal Sosial dalam Pendidikan Pesantren 

Tradisional. Jurnal Sosiologi Islam, 4(1), 22–39. https://doi.org/10.24252/jsi.v4i1.19872  

Arifin, Z. (2023). Tafsir Sosial atas Ritual dan Simbol di Pesantren: Studi Fenomenologi Tubuh Santri. 

Jurnal Al-Bidayah, 15(1), 55–72. https://doi.org/10.14421/al-bidayah.v15i1.7589 

Azmi, R. (2024). Disiplin dan Ketaatan dalam Pendidikan Islam: Telaah Pemikiran Michel Foucault. 

Jurnal Tarbiyah dan Ilmu Pendidikan Islam, 10(2), 187–202. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11224795  

Bahar, M. I. (2020). Tubuh dan Kekuasaan: Membaca Michel Foucault dalam Konteks Pendidikan 

Pesantren. Jurnal Filsafat Indonesia, 3(2), 114–128. https://doi.org/10.23887/jfi.v3i2.23695  

Basri, A. (2023). Performativity of Religious Politeness: An Ethnographic Study in Indonesian Boarding 

Schools. Asian Journal of Cultural Studies, 12(3), 221–239. https://doi.org/10.1016/ajcs.2023.03.011  

Foucault, M. (1995). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Vintage Books. 

Goffman, E. (1959). The Presentation of Self in Everyday Life. New York: Anchor Books. 

Hafidz, M. (2021). Kepatuhan Santri dan Reproduksi Kuasa Kyai dalam Pendidikan Pesantren. Jurnal 

Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 10(2), 133–152. https://doi.org/10.33367/jpsk.v10i2.10152  

https://doi.org/10.24042/altarbawi.v16i2.5421
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2022.7.1.11221
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2022.7.1.11221
https://doi.org/10.24252/jsi.v4i1.19872
https://doi.org/10.14421/al-bidayah.v15i1.7589
https://doi.org/10.5281/zenodo.11224795
https://doi.org/10.23887/jfi.v3i2.23695
https://doi.org/10.1016/ajcs.2023.03.011
https://doi.org/10.33367/jpsk.v10i2.10152


 
 
 

 
 

 

----------------- 

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh: 

 Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk  

( Basuni, et al.)  

        2182 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Hanifah, N. (2022). Makna Tubuh dalam Praktik Keagamaan Santri Putri di Pesantren. Jurnal Studi 

Gender dan Agama, 6(2), 178–196. https://doi.org/10.24252/jsga.v6i2.9854  

Huda, M. (2024). Moralitas Tubuh Santri: Kajian Etnografi Relasi Kuasa di Pesantren Salafiyah Jawa 

Timur. Jurnal Antropologi Indonesia, 45(1), 77–93. https://doi.org/10.7454/ai.v45i1.15500  

Ismail, R. (2023). Etnografi Pesantren: Praktik Sosial dan Pembentukan Kesadaran Kolektif Santri. 

Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat, 8(1), 63–80. https://doi.org/10.32505/jpam.v8i1.12834  

Kusnadi, S. (2022). Kesopanan sebagai Praktik Disiplin Sosial di Pesantren Jawa Timur. Jurnal 

Sosiologi dan Antropologi Islam, 7(2), 201–219. https://doi.org/10.31291/jsai.v7i2.21485  

Latif, A. (2020). Ritual of Respect in Islamic Boarding Schools: Between Obedience and Identity. 

Indonesian Journal of Islamic Studies, 9(2), 145–162. https://doi.org/10.24865/ijis.v9i2.1105  

Ma’arif, S. (2023). Body, Faith, and Power: Revisiting Goffman and Foucault in Indonesian Islamic 

Boarding Schools. Journal of Contemporary Society and Religion, 4(1), 56–72. 

https://doi.org/10.7454/jcsr.v4i1.2071  

Mujahidah, I. (2024). Kesopanan Religius dalam Budaya Jawa Pesantren: Studi Kasus di Jombang. 

Jurnal Kebudayaan dan Pendidikan Islam, 11(1), 41–59. https://doi.org/10.25077/jkpi.v11i1.2514  

Ningsih, T. (2022). Etnografi Sebagai Metode Penelitian Sosial Keagamaan: Refleksi Lapangan di 

Pesantren. Jurnal Metodologi Sosial, 3(2), 98–116. https://doi.org/10.1234/jms.v3i2.8723  

Rahman, F. (2023). Discipline, Ritual, and Body Politics in Islamic Schools of Indonesia. Indonesian 

Journal of Anthropology, 18(1), 92–108. https://doi.org/10.7454/ija.v18i1.1602 

Rofiq, A. (2021). Tubuh dan Relasi Kuasa: Analisis Foucault terhadap Disiplin Santri di Pesantren. 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 10(1), 47–66. https://doi.org/10.23887/jish.v10i1.29742  

Sari, D. (2024). Politeness, Hierarchy, and Islamic Morality among Indonesian Santri. Asian Journal of 

Ethics and Society, 8(2), 101–119. https://doi.org/10.1016/ajes.2024.02.005  

Sholihah, U. (2020). Ketaatan dan Ketundukan dalam Kultur Pesantren: Analisis Goffmanian. Jurnal 

Ilmu Komunikasi dan Budaya, 5(1), 56–72. https://doi.org/10.24036/jikb.v5i1.8517  

Suharto, A. (2021). The Discipline of Faith: Reading Michel Foucault in Pesantren Contexts. Jurnal 

Pendidikan Islam dan Budaya, 12(3), 187–204. https://doi.org/10.12973/jpib.v12i3.10983  

Syahrani, M. (2024). Kesopanan Tubuh dalam Praktik Sosial Pesantren: Telaah Etnografis di Jawa 

Timur. Jurnal Antropologi dan Kebudayaan Islam, 9(1), 73–92. 

https://doi.org/10.52317/jaki.v9i1.12044  

Yuliani, E. (2023). The Social Meaning of Bowing and Hand-Kissing in Islamic Boarding Schools. 

International Journal of Social Anthropology, 15(2), 122–141. 

https://doi.org/10.7454/ijsa.v15i2.1942  

 

 

  

https://doi.org/10.24252/jsga.v6i2.9854
https://doi.org/10.7454/ai.v45i1.15500
https://doi.org/10.32505/jpam.v8i1.12834
https://doi.org/10.31291/jsai.v7i2.21485
https://doi.org/10.24865/ijis.v9i2.1105
https://doi.org/10.7454/jcsr.v4i1.2071
https://doi.org/10.25077/jkpi.v11i1.2514
https://doi.org/10.1234/jms.v3i2.8723
https://doi.org/10.7454/ija.v18i1.1602
https://doi.org/10.23887/jish.v10i1.29742
https://doi.org/10.1016/ajes.2024.02.005
https://doi.org/10.24036/jikb.v5i1.8517
https://doi.org/10.12973/jpib.v12i3.10983
https://doi.org/10.52317/jaki.v9i1.12044
https://doi.org/10.7454/ijsa.v15i2.1942

