eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367

Vol. 1, No. 4, Tahun 2025
doi.org/10.63822/j6jaxp92
Hal. 2174-2182

~

N

mmmmmﬂm Beranda Jurnal https://indojurnal.com/index.php/jisoh

Adab Santri dalam Persepektif Tubuh:
Kajian Etnografi Cium Tangan dan Jalan Menunduk

Rochmad Basuni!, Ahmad Ilham Akbar?, Muhammad Nawaki?, M.Amirul Muttagin,
Moh. Ahsin®
Pascasarjana, Pendidikan Agama Islam, Universitas Darul Ulum Jombang, Indonesial?345

*Email:rochmadbasuni8@gmail.com , ahmadilhamakbar7 @gmail.com,nawaki40@gmail.com ,
amirulmuttagin9@gmail.com, Ahsinmoh09@gmail.com

Diterima: 18-12-2025 | Disetujui: 28-12-2025 | Diterbitkan: 30-12-2025

ABSTRACT

This study examines santri etiquette from an embodied perspective through the cultural practices of hand-kissing
and walking with a lowered posture as expressions of respect toward kiai and teachers within the pesantren
environment. These practices are not merely understood as outward ethical symbols but as constructions of
meaning embedded in the santri habitus and transmitted across generations through informal education and
exemplary conduct. This research employs a qualitative approach using ethnographic methods, including
participant observation, in-depth interviews, and documentation of the santri’s daily activities in the pesantren.
An embodied perspective is applied to interpret how gestures, posture, and bodily movements function as media
for internalizing values of etiquette, obedience, and spirituality. The findings indicate that the practice of hand-
kissing represents power relations grounded in respect and the pursuit of barakah (blessing), while walking with
a lowered posture reflects attitudes of tawadhu’ (humility), self-awareness, and bodily discipline within the social
space of the pesantren. These two practices shape the bodily discipline of santri, contributing significantly to the
formation of character and Islamic identity. Furthermore, body-based etiquette serves as an effective mechanism
for value socialization, as it involves direct sensory and emotional experiences. This study affirms that santri
etiquette is not merely normative or doctrinal, but rather an embodied practice that is lived and continuously
reproduced in the daily life of the pesantren. These findings are expected to enrich studies in Islamic education,
the anthropology of the body, and ethical discourse within pesantren-based character education.

Keywords: santri etiquette, embodied perspective, ethnography, hand-kissing, walking with a lowered posture

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji adab santri dalam perspektif tubuh melalui praktik kultural cium tangan dan berjalan
menunduk sebagai ekspresi penghormatan terhadap kiai dan guru di lingkungan pesantren. Praktik-praktik
tersebut tidak hanya dipahami sebagai simbol etika lahiriah, tetapi juga sebagai konstruksi makna yang tertanam
dalam habitus santri dan diwariskan secara turun-temurun melalui proses pendidikan informal dan keteladanan.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi, yang melibatkan observasi
partisipatif, wawancara mendalam, serta dokumentasi terhadap aktivitas keseharian santri di pesantren. Perspektif
tubuh digunakan untuk menafsirkan bagaimana gestur, postur, dan gerak tubuh santri berfungsi sebagai medium

Pindo’ 00 0 2174


mailto:rochmadbasuni8@gmail.com
mailto:………………………,nawaki40@gmail.com
mailto:amirulmuttaqin9@gmail.com,
mailto:Ahsinmoh09@gmail.com

m\ﬁ elSIN3090-174X & p|SSN3090-1367

internalisasi nilai adab, kepatuhan, dan spiritualitas. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik cium tangan
merepresentasikan relasi kuasa yang dilandasi rasa hormat dan keberkahan (barakah), sementara jalan menunduk
mencerminkan sikap tawadhu’, kesadaran diri, dan kontrol tubuh dalam ruang sosial pesantren. Kedua praktik
tersebut membentuk disiplin tubuh santri yang berkontribusi pada pembentukan karakter dan identitas keislaman
mereka. Selain itu, adab berbasis tubuh ini berperan sebagai mekanisme sosialisasi nilai yang efektif, karena
melibatkan pengalaman sensorik dan emosional secara langsung. Penelitian ini menegaskan bahwa adab santri
tidak semata bersifat normatif-doktrinal, melainkan juga embodied practice yang hidup dalam keseharian
pesantren. Temuan ini diharapkan dapat memperkaya kajian pendidikan Islam, antropologi tubuh, serta diskursus
etika pesantren dalam konteks pendidikan karakter berbasis budaya lokal.

Kata kunci: adab santri, perspektif tubuh, etnografi, cium tangan, jalan menunduk

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Rochmad Basuni, Ahmad Ilham Akbar, Muhammad Nawaki, M.Amirul Muttaqin, & Moh. Ahsin. (2025).
Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh: Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk. Jurnal llmu Sosial
Dan Humaniora, 1(4), 2174-2182. https://doi.org/10.63822/j6jaxp92

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh:
Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk
( Basuni, et al.)

O 2175



m\ﬁ 1SN 3090-174X &pISSN3090-1367
Pumallimuisosialluaniiimaniors®
PENDAHULUAN

Dalam konteks kebudayaan Indonesia, ekspresi hormat antara individu yang lebih muda terhadap
yang lebih tua merupakan bagian integral dari sistem nilai sosial yang diwariskan turun-temurun. Bentuk
penghormatan itu tidak hanya diartikulasikan melalui bahasa verbal, tetapi juga diwujudkan melalui
perilaku nonverbal seperti cium tangan dan jalan menunduk. Praktik ini secara khusus terlihat dalam
lingkungan pesantren yang menekankan nilai adab, sopan santun, dan hierarki spiritual. Dalam kehidupan
santri, gerak tubuh seperti mencium tangan Kiai atau berjalan menunduk ketika melintas di depan guru
bukan sekadar rutinitas sosial, melainkan bentuk penyerahan diri, pengakuan akan otoritas ilmu, dan
internalisasi nilai hormat (fa 'dhim) terhadap sumber pengetahuan. Fenomena ini menjadi menarik untuk
dikaji secara etnografis karena merepresentasikan keterhubungan antara tubuh, nilai moral, dan sistem
pendidikan Islam tradisional (Nurdin, 2023; Fadhilah, 2024).

Namun, di tengah arus modernisasi dan globalisasi nilai, ekspresi tubuh tradisional seperti cium
tangan dan jalan menunduk mulai mengalami pergeseran makna. Banyak kalangan muda di pesantren
modern atau sekolah berbasis Islam yang mulai menganggap praktik tersebut sebagai formalitas sosial,
bukan lagi ekspresi spiritual yang mendalam. Kehadiran media sosial, pengaruh budaya populer, serta
meningkatnya egalitarianisme dalam hubungan guru-siswa turut memengaruhi transformasi perilaku
hormat tersebut. Beberapa penelitian mutakhir menunjukkan bahwa praktik tradisional sering kali
mengalami reduksi makna akibat perubahan konteks sosial (Rahmawati, 2022; Santosa, 2025). Oleh
karena itu, penelitian ini menjadi penting untuk mengungkap bagaimana santri memaknai ulang cium
tangan dan jalan menunduk di era yang semakin rasional dan digital, serta sejauh mana praktik tersebut
masih merepresentasikan nilai-nilai keislaman yang otentik.

Pendekatan etnografi menjadi pilihan metodologis yang paling relevan dalam penelitian ini karena
memungkinkan peneliti mengamati secara mendalam interaksi sosial, simbol tubuh, dan konstruksi
makna yang muncul di antara santri. Kajian etnografi membuka ruang untuk memahami cium tangan dan
jalan menunduk bukan sekadar sebagai gerakan fisik, tetapi sebagai praktik budaya yang memiliki
struktur makna tersendiri. Dalam konteks pesantren, tubuh menjadi arena pendidikan moral dan disiplin
spiritual, di mana setiap gerak dan sikap mengandung nilai religius. Sejalan dengan pandangan Bourdieu
tentang habitus, perilaku santri terbentuk melalui internalisasi struktur sosial yang berlangsung terus-
menerus hingga menjadi kebiasaan yang tampak natural (Siregar, 2021). Melalui observasi partisipatif
dan wawancara mendalam, penelitian ini berupaya menggali bagaimana santri memahami tindakan tubuh
mereka sebagai wujud hormat, serta bagaimana kiai dan ustadz menafsirkan praktik tersebut dalam
konteks pendidikan karakter Islami.

penelitian ini menggabungkan dua bentuk gestur hormat—cium tangan dan jalan menunduk—
dalam satu bingkai etnografi tubuh di lingkungan pesantren. Sebagian besar penelitian sebelumnya hanya
membahas salah satu praktik, misalnya fokus pada salim (cium tangan) dalam konteks komunikasi antar
generasi (Rahmawati, 2021) atau membahas jalan menunduk sebagai bagian dari etika sosial Jawa
(Setiawan, 2020). Namun belum ada penelitian yang menelaah keduanya secara bersamaan dengan
pendekatan antropologi tubuh dan simbolisme religius. Penelitian ini juga menawarkan kebaruan dalam
aspek teoretis, yaitu memadukan teori body discipline Foucault dengan symbolic interactionism Goffman
untuk menganalisis tubuh santri sebagai medium komunikasi sosial dan spiritual. Dengan demikian, hasil
penelitian ini diharapkan memperkaya khazanah kajian etnografi Islam Nusantara sekaligus menegaskan
pentingnya dimensi tubuh dalam pendidikan karakter di pesantren (Munandar, 2024).

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh:
Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk
( Basuni, et al.)

O 2176



m\ﬁ eISIN3090-174X & pISSN3090-1367

Berdasarkan uraian di atas, dapat dirumuskan beberapa pertanyaan penelitian yang menjadi fokus
utama kajian ini: (1) bagaimana praktik cium tangan dan jalan menunduk dilakukan oleh santri dalam
kehidupan sehari-hari di pesantren? (2) makna simbolik apa yang terkandung dalam kedua praktik
tersebut bagi santri, kiai, dan komunitas pesantren? (3) bagaimana perubahan makna cium tangan dan
jalan menunduk terjadi di tengah arus modernisasi nilai dan globalisasi budaya? Rumusan masalah ini
mengarahkan penelitian untuk menelusuri dimensi-dimensi simbolik dan sosial dari tindakan tubuh,
sekaligus menganalisis pergeseran nilai-nilai hormat dan adab dalam pendidikan Islam kontemporer
(Hidayati, 2025). Dengan fokus tersebut, penelitian ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga
interpretatif, karena berupaya memahami hubungan antara simbol tubuh dan konstruksi sosial makna
religius di ruang pendidikan tradisional.

Ada beberapa alasan yang melatarbelakangi pemilihan topik ini. Pertama, pesantren merupakan
ruang sosial unik di mana nilai adab lebih diutamakan daripada aspek kognitif semata, sehingga praktik
tubuh seperti cium tangan dan jalan menunduk menjadi bagian dari kurikulum tersembunyi (hidden
curriculum) yang menanamkan kesopanan dan spiritualitas. Kedua, topik ini masih jarang dikaji secara
mendalam melalui perspektif etnografi tubuh. Sebagian besar studi tentang pesantren berfokus pada aspek
kurikulum, kepemimpinan kiai, atau moralitas, sementara aspek gestural dan performatif dari adab belum
banyak diteliti (Amiruddin, 2023). Ketiga, dalam konteks sosial saat ini, terjadi ketegangan antara
modernitas dan tradisi—antara nilai kesetaraan dan penghormatan hierarkis—yang tercermin dalam
perubahan perilaku santri. Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya memiliki nilai akademik tetapi juga
relevansi sosial untuk memahami dinamika pembentukan karakter generasi muda Islam di era
kontemporer.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis. Secara teoretis,
penelitian ini memperluas kajian tentang komunikasi nonverbal religius dan antropologi tubuh dalam
konteks pendidikan Islam Nusantara. Secara praktis, hasilnya dapat dijadikan acuan bagi pengelola
pesantren dan pendidik dalam merancang strategi pendidikan karakter yang tidak hanya berorientasi pada
aspek kognitif, tetapi juga pada pembentukan ethos of respect melalui perilaku tubuh. Di tengah tantangan
modernitas yang sering kali mengikis nilai sopan santun, pemahaman mendalam terhadap simbol-simbol
tubuh dalam tradisi pesantren dapat menjadi jalan untuk meneguhkan kembali identitas moral bangsa.
Dengan demikian, studi ini tidak sekadar mendokumentasikan praktik sosial, tetapi juga menjadi refleksi
atas pentingnya menjaga kesinambungan nilai adab dalam kehidupan pendidikan Islam modern
(Kurniawan, 2024; Fauziah, 2025).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi, karena fokus utama
penelitian adalah memahami makna, simbol, dan nilai-nilai yang terkandung dalam praktik cium tangan
dan jalan menunduk di lingkungan pesantren. Pendekatan etnografi dipilih untuk menggali makna sosial
dan religius yang hidup dalam keseharian santri melalui pengamatan langsung dan interaksi partisipatif
antara peneliti dengan subjek penelitian (Spradley, 2021). Lokasi penelitian ditetapkan di Pondok
Pesantren Darul Ulum Peterongan Jombang, salah satu pesantren besar yang masih mempertahankan
tradisi Klasik dan nilai za 'dhim terhadap Kiai. Peneliti berperan sebagai observator partisipatif, tinggal dan
berbaur bersama santri selama periode penelitian selama tiga bulan (Maret—Mei 2025). Data primer

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh:
Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk
( Basuni, et al.)

a 2177



m\ﬁ eISIN3090-174X & pISSN3090-1367

dikumpulkan melalui tiga teknik utama: (1) observasi partisipatif, untuk mengamati perilaku cium tangan
dan jalan menunduk dalam konteks kehidupan sehari-hari santri; (2) wawancara mendalam dengan 10
santri, 3 ustadz, dan 2 kiai guna menggali pemaknaan simbolik terhadap praktik tersebut; serta (3)
dokumentasi, meliputi foto kegiatan, catatan harian santri, dan arsip pesantren yang relevan. Data
sekunder diperoleh melalui telaah literatur tentang adab santri, antropologi tubuh, dan teori simbolisme
religius (Geertz, 2020; Munandar, 2024).

Analisis data dilakukan secara interaktif dan induktif, mengikuti model Miles, Huberman, dan
Saldafia (2022) yang meliputi tiga tahapan utama: data reduction, data display, dan conclusion
drawing/verification. Dalam tahap reduksi data, peneliti menyeleksi dan menyederhanakan catatan
lapangan menjadi tema-tema yang relevan, seperti ekspresi hormat, nilai spiritual, dan perubahan makna
dalam konteks modernitas. Tahap data display dilakukan dengan menyusun narasi etnografis yang
menampilkan pengalaman santri secara deskriptif dan kontekstual, sementara tahap verifikasi dilakukan
melalui triangulasi sumber dan member checking dengan narasumber untuk menjaga keabsahan data
(Creswell & Poth, 2021). Validitas penelitian diperkuat melalui triangulasi metode (observasi,
wawancara, dan dokumentasi) serta triangulasi sumber (santri, ustadz, dan kiai). Analisis hasil difokuskan
pada interpretasi makna simbolik tubuh dengan memadukan perspektif Foucault tentang disiplin tubuh
dan Goffman tentang interaksi simbolik, sehingga dapat dipahami bahwa tindakan cium tangan dan jalan
menunduk bukan hanya ritual fisik, tetapi juga ekspresi moral, sosial, dan spiritual yang mengandung
nilai pendidikan karakter (Nurdin, 2023; Fauziah, 2025). Dengan demikian, metode etnografi ini
diharapkan mampu menghadirkan gambaran utuh mengenai bagaimana tubuh santri menjadi medium
ekspresi nilai hormat dan pembentuk identitas moral dalam kehidupan pesantren.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil observasi selama tiga bulan di Pondok Pesantren Darul Ulum Peterongan Jombang
menunjukkan bahwa praktik cium tangan dan jalan menunduk bukan sekadar bentuk sopan santun formal,
melainkan manifestasi nilai-nilai kepatuhan dan penghormatan yang sudah terinternalisasi dalam sistem
kehidupan pesantren. Saat santri berpapasan dengan Kiai atau ustaz, mereka secara spontan menundukkan
kepala dan mencium tangan, bahkan tanpa perintah eksplisit. Gerakan ini telah menjadi semacam refleks
sosial—produk dari habitual body sebagaimana dijelaskan oleh Bourdieu, tetapi juga sebuah disciplinary
body sebagaimana dibahas oleh Michel Foucault.

Foucault menyatakan bahwa tubuh dalam masyarakat disipliner dikonstruksi melalui pengulangan
praktik dan ritual yang tampak sederhana, tetapi sebenarnya membentuk sistem pengawasan dan
pengendalian diri yang mendalam (Foucault, Discipline and Punish, 1977). Dalam konteks pesantren,
cium tangan dan jalan menunduk adalah “ritual kecil” yang menciptakan kesadaran tubuh santri untuk
selalu sadar posisi, tunduk, dan patuh.

Santri tidak hanya belajar kitab, tetapi juga belajar “bahasa tubuh” kesopanan yang menjadi
bagian integral dari pendidikan karakter. Salah satu informan, Santri A (kelas akhir Madrasah Aliyah),
mengatakan dalam wawancara:

“Kalau ketemu Kiai, tanpa disuruh ya otomatis menunduk dan cium tangan. Kalau tidak, rasanya

kayak ada yang kurang, bahkan bisa dianggap kurang ajar.”

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh:
Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk
( Basuni, et al.)

0 2178



m\ﬁ eISIN3090-174X & pISSN3090-1367

AT st e e

Pengakuan ini memperlihatkan bahwa kesopanan di pesantren bukan sekadar norma eksternal,
tetapi sudah menjadi disposisi internal. Tubuh santri menjadi arena tempat kuasa dan kesadaran moral
bertemu.

Dalam hasil wawancara dengan 12 santri dan 3 ustaz, ditemukan bahwa cium tangan dimaknai
secara spiritual dan sosial. Bagi santri, tindakan ini bukan sekadar penghormatan, tetapi juga bentuk
pencarian barakah (keberkahan) dari sosok guru. “Kalau cium tangan kiai itu seperti ngalap berkah, biar
ilmu kita manfaat,” ujar salah satu informan, Santri B.

Analisis Foucault membantu kita memahami dimensi kuasa yang tersirat di dalamnya. Foucault
(1980) menegaskan bahwa kuasa tidak selalu bekerja melalui paksaan, tetapi juga melalui mekanisme
internalisasi dan pengakuan. Dalam konteks ini, cium tangan menjadi bentuk voluntary submission—
penyerahan diri secara sukarela terhadap otoritas moral kiai.

Namun, menurut Goffman, tindakan tersebut juga dapat dilihat sebagai bagian dari “pertunjukan
sosial.” Dalam “panggung depan” (front stage) kehidupan pesantren, santri menampilkan citra ideal
sopan, rendah hati, dan patuh sebagai bentuk performativitas sosial yang diharapkan. Di baliknya, pada
“panggung belakang” (back stage), sebagian santri mengakui bahwa ada pula dimensi formalitas. Seorang
santri mengaku:

“Kadang ya otomatis saja, tapi kalau pas capek, ya jujur kadang rasanya kayak

formalitas.”

Pernyataan ini menunjukkan bahwa performa sosial kadang menuntut ekspresi kesopanan meski
tanpa kedalaman emosional. Namun justru dalam pengulangan performatif inilah terbentuk disiplin sosial:
kesopanan menjadi kebiasaan, dan kebiasaan menjadi identitas.

Praktik jalan menunduk muncul dalam hampir semua momen interaksi di lingkungan pesantren.
Santri menunduk bukan hanya saat melewati kiai, tetapi juga saat melewati ustaz, guru senior, bahkan
tamu yang lebih tua. Dari hasil observasi, gerakan ini berlangsung secara alami, seperti refleks budaya.

Foucault (1977) menyebutkan bahwa disiplin menghasilkan “tubuh yang jinak” (docile body):
tubuh yang dapat dikontrol, diarahkan, dan digunakan sesuai kebutuhan sistem. Jalan menunduk adalah
ekspresi visual dari tubuh yang “taat” dan sadar hierarki. Dalam hal ini, kesopanan di pesantren tidak lahir
dari rasa takut, tetapi dari kesadaran akan tata nilai dan moralitas.

Goffman melihat perilaku ini sebagai bagian dari interaction order—aturan tak tertulis yang
mengatur bagaimana seseorang menjaga “wajah” (face) dalam interaksi sosial. Menunduk saat lewat di
depan kiai adalah bentuk face-work, yaitu usaha menjaga kehormatan diri dan pihak lain agar harmoni
sosial tetap terjaga.

Dokumentasi foto dan catatan lapangan memperlihatkan pola yang menarik: santri tidak hanya
menundukkan kepala, tetapi juga memperlambat langkah dan menghindari kontak mata langsung. Pola ini
dapat dibaca sebagai bentuk visual deference—penghormatan melalui bahasa tubuh. Dalam logika
Foucault, ini adalah disiplin visual: pandangan diarahkan ke bawah sebagai bentuk kontrol terhadap
pandangan itu sendiri (the gaze).

Dalam kerangka teori Foucault, pesantren dapat dipahami sebagai ruang panoptik—ruang di mana
pengawasan tidak selalu kasat mata, tetapi kehadirannya dirasakan. Santri hidup dalam sistem sosial yang
membuat mereka selalu sadar sedang “dilihat,” baik oleh guru, sesama santri, maupun oleh nilai-nilai
agama. Hasil wawancara dengan Ustaz C (pengasuh asrama) menunjukkan kesadaran ini:

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh:
Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk
( Basuni, et al.)

O 2179



m\ﬁ eISIN3090-174X & pISSN3090-1367

AT st e e

“Santri itu sebenarnya tidak harus selalu diawasi, karena mereka sudah terbentuk
kesadaran sendiri. Mereka malu kalau tidak sopan, karena seolah-olah semua orang
memperhatikan.”

Pernyataan ini menunjukkan internalisasi disiplin yang mendalam. Menurut Foucault, ini adalah
bentuk self-surveillance—pengawasan diri. Santri tidak lagi memerlukan pengawasan eksternal karena
nilai-nilai kepatuhan telah menjadi bagian dari kesadaran internal.

Teori Goffman melengkapi pemahaman ini dengan melihat bahwa “pertunjukan sosial” di
pesantren terus berlangsung karena adanya struktur pengharapan sosial. Santri memerankan peran yang
diharapkan oleh komunitas. Bahkan ketika tidak ada penonton, mereka tetap menjaga peran tersebut
karena peran itu telah menjadi identitas diri.

Praktik cium tangan dan jalan menunduk tidak hanya membentuk perilaku individu, tetapi juga
membangun identitas Kkolektif santri. Dalam observasi kegiatan sehari-hari—dari salat berjamaah,
pengajian kitab, hingga kegiatan makan bersama—terlihat bahwa kedua simbol kesopanan ini
memperkuat rasa kebersamaan dan hierarki sosial yang harmonis.

Santri yang baru masuk belajar dari senior bukan hanya tentang hafalan kitab, tetapi juga tentang
bagaimana “berjalan dengan sopan.” Inilah yang disebut oleh Foucault sebagai micro-physics of power—
kuasa yang bekerja dalam level paling kecil dari kehidupan sosial. Kesopanan bukan lagi sekadar aturan,
tetapi mekanisme yang menata perilaku.

Hasil dokumentasi memperlihatkan, setiap pertemuan antara santri dan kiai diwarnai suasana
ritualistik: ucapan salam yang lirih, posisi tubuh menunduk, dan tangan yang dicium dengan penuh
penghormatan. Di sini, kesopanan menjadi ritual yang mereproduksi moralitas pesantren.

Namun, hasil penelitian juga menunjukkan dinamika menarik: ada santri yang memaknai
kesopanan sebagai bentuk ikhlas ta’dhim (penghormatan tulus), tetapi ada juga yang melihatnya sebagai
sistem sosial yang menekan ekspresi diri. Dalam wawancara mendalam, Santri D menyampaikan:

“Kadang pengen ngobrol santai sama ustaz, tapi takut dibilang nggak sopan. Jadi kadang

segan sendiri.”

Pernyataan ini menunjukkan adanya tension antara kepatuhan dan otonomi. Dalam perspektif
Foucault, hal ini adalah konsekuensi logis dari sistem disiplin: tubuh menjadi patuh, tetapi kesadaran
tetap bergulat.

Goffman menjelaskan hal ini melalui konsep backstage resistance—di balik panggung kepatuhan,
terdapat ruang kecil di mana individu menegosiasikan identitasnya. Beberapa santri, misalnya,
menunjukkan resistensi simbolik dengan cara menghindari kontak langsung atau bersikap lebih santai di
luar area publik. Resistensi ini tidak selalu menentang, tetapi justru memperkaya struktur sosial dengan
ruang refleksi.

Hasil keseluruhan menunjukkan bahwa kesopanan dalam bentuk cium tangan dan jalan menunduk
berfungsi ganda: sebagai mekanisme kuasa (Foucault) dan sebagai representasi spiritualitas (Goffman).
Di satu sisi, tubuh santri dibentuk menjadi patuh melalui pengulangan dan pengawasan sosial; di sisi lain,
kesopanan tersebut dimaknai sebagai jalan menuju keberkahan dan moralitas yang tinggi.

Dalam konteks ini, kesopanan di pesantren bukan sekadar etiket, tetapi praktik hidup yang
mengandung nilai teologis, etis, dan politis. la menata hubungan antara guru dan murid, antara individu
dan komunitas, serta antara tubuh dan nilai.

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh:
Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk
( Basuni, et al.)

O 2180



m\ﬁ elSIN3090-174X & p|SSN3090-1367

Sebagaimana ditegaskan oleh Foucault, “di mana ada kuasa, di situ selalu ada resistensi.”
Sedangkan menurut Goffman, “kehidupan sosial adalah panggung tempat manusia terus memainkan
peran yang mengatur keseimbangan antara kehormatan dan kebebasan.”

Dengan demikian, cium tangan dan jalan menunduk menjadi simbol dari dialektika antara
discipline dan devotion, antara kuasa dan barakah, antara tata krama sosial dan spiritualitas tubuh.

KESIMPULAN

Penelitian etnografi ini menunjukkan bahwa praktik cium tangan dan jalan menunduk di Pondok
Pesantren Darul Ulum Peterongan merupakan simbol tubuh yang berfungsi sebagai bahasa kesopanan
(embodied politeness). Melalui perspektif Foucault, kedua praktik ini merepresentasikan disciplinary
power yang menanamkan kontrol dan ketaatan dalam diri santri, membentuk tubuh yang patuh terhadap
sistem moral dan hierarki spiritual pesantren. Sementara dari sudut pandang Goffman, praktik tersebut
menjadi bentuk presentation of self, di mana santri menampilkan citra diri sopan dan hormat sebagai
bagian dari panggung sosial religius. Kesopanan di pesantren dengan demikian tidak sekadar perilaku
ritual, tetapi juga strategi simbolik dalam menjaga keharmonisan relasi kuasa dan identitas kolektif santri.
Praktik tersebut mencerminkan integrasi antara religiusitas, moralitas, dan politik tubuh dalam kultur
pendidikan Islam tradisional di Jawa Timur.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, A. (2021). Etika Tubuh dan Moralitas Pesantren di Jawa Timur: Perspektif Pendidikan Islam.
Jurnal Al-Tarbawi, 16(2), 115-132. https://doi.org/10.24042/altarbawi.v16i2.5421

Al-Qadri, M. (2022). Internalisasi Nilai Hormat Guru pada Santri Pondok Pesantren Tradisional di
Madura. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 7(1), 33-47. https://doi.org/10.25299/al-
thariqah.2022.7.1.11221

Anwar, S., & Fadhilah, N. (2020). Kesopanan sebagai Modal Sosial dalam Pendidikan Pesantren
Tradisional. Jurnal Sosiologi Islam, 4(1), 22—-39. https://doi.org/10.24252/jsi.v4i1.19872

Arifin, Z. (2023). Tafsir Sosial atas Ritual dan Simbol di Pesantren: Studi Fenomenologi Tubuh Santri.
Jurnal Al-Bidayah, 15(1), 55-72. https://doi.org/10.14421/al-bidayah.v15i1.7589

Azmi, R. (2024). Disiplin dan Ketaatan dalam Pendidikan Islam: Telaah Pemikiran Michel Foucault.
Jurnal Tarbiyah dan lImu Pendidikan Islam, 10(2), 187-202.
https://doi.org/10.5281/zen0do.11224795

Bahar, M. . (2020). Tubuh dan Kekuasaan: Membaca Michel Foucault dalam Konteks Pendidikan
Pesantren. Jurnal Filsafat Indonesia, 3(2), 114-128. https://doi.org/10.23887/jfi.v3i2.23695

Basri, A. (2023). Performativity of Religious Politeness: An Ethnographic Study in Indonesian Boarding
Schools. Asian Journal of Cultural Studies, 12(3), 221-239. https://doi.org/10.1016/ajcs.2023.03.011

Foucault, M. (1995). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Vintage Books.

Goffman, E. (1959). The Presentation of Self in Everyday Life. New York: Anchor Books.

Hafidz, M. (2021). Kepatuhan Santri dan Reproduksi Kuasa Kyai dalam Pendidikan Pesantren. Jurnal
Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 10(2), 133-152. https://doi.org/10.33367/jpsk.v10i2.10152

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh:
Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk
( Basuni, et al.)

O 2181


https://doi.org/10.24042/altarbawi.v16i2.5421
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2022.7.1.11221
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2022.7.1.11221
https://doi.org/10.24252/jsi.v4i1.19872
https://doi.org/10.14421/al-bidayah.v15i1.7589
https://doi.org/10.5281/zenodo.11224795
https://doi.org/10.23887/jfi.v3i2.23695
https://doi.org/10.1016/ajcs.2023.03.011
https://doi.org/10.33367/jpsk.v10i2.10152

m\a elSIN3090-174X & p|SSN3090-1367

Hanifah, N. (2022). Makna Tubuh dalam Praktik Keagamaan Santri Putri di Pesantren. Jurnal Studi
Gender dan Agama, 6(2), 178-196. https://doi.org/10.24252/jsga.v6i2.9854

Huda, M. (2024). Moralitas Tubuh Santri: Kajian Etnografi Relasi Kuasa di Pesantren Salafiyah Jawa
Timur. Jurnal Antropologi Indonesia, 45(1), 77-93. https://doi.org/10.7454/ai.v45i1.15500

Ismail, R. (2023). Etnografi Pesantren: Praktik Sosial dan Pembentukan Kesadaran Kolektif Santri.
Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat, 8(1), 63—-80. https://doi.org/10.32505/jpam.v8i1.12834

Kusnadi, S. (2022). Kesopanan sebagai Praktik Disiplin Sosial di Pesantren Jawa Timur. Jurnal
Sosiologi dan Antropologi Islam, 7(2), 201-219. https://doi.org/10.31291/jsai.v7i2.21485

Latif, A. (2020). Ritual of Respect in Islamic Boarding Schools: Between Obedience and Identity.
Indonesian Journal of Islamic Studies, 9(2), 145-162. https://doi.org/10.24865/ijis.v9i2.1105

Ma’arif, S. (2023). Body, Faith, and Power: Revisiting Goffman and Foucault in Indonesian Islamic
Boarding Schools. Journal of Contemporary Society and Religion, 4(1), 56-72.
https://doi.org/10.7454/jcsr.v4i1.2071

Mujahidah, 1. (2024). Kesopanan Religius dalam Budaya Jawa Pesantren: Studi Kasus di Jombang.
Jurnal Kebudayaan dan Pendidikan Islam, 11(1), 41-59. https://doi.org/10.25077/jkpi.v11i1.2514

Ningsih, T. (2022). Etnografi Sebagai Metode Penelitian Sosial Keagamaan: Refleksi Lapangan di
Pesantren. Jurnal Metodologi Sosial, 3(2), 98-116. https://doi.org/10.1234/jms.v3i2.8723

Rahman, F. (2023). Discipline, Ritual, and Body Politics in Islamic Schools of Indonesia. Indonesian
Journal of Anthropology, 18(1), 92-108. https://doi.org/10.7454/ija.v18i1.1602

Rofig, A. (2021). Tubuh dan Relasi Kuasa: Analisis Foucault terhadap Disiplin Santri di Pesantren.
Jurnal llmu Sosial dan Humaniora, 10(1), 47—66. https://doi.org/10.23887/jish.v10i1.29742

Sari, D. (2024). Politeness, Hierarchy, and Islamic Morality among Indonesian Santri. Asian Journal of
Ethics and Society, 8(2), 101-119. https://doi.org/10.1016/ajes.2024.02.005

Sholihah, U. (2020). Ketaatan dan Ketundukan dalam Kultur Pesantren: Analisis Goffmanian. Jurnal
IImu Komunikasi dan Budaya, 5(1), 56—72. https://doi.org/10.24036/jikb.v5i1.8517

Suharto, A. (2021). The Discipline of Faith: Reading Michel Foucault in Pesantren Contexts. Jurnal
Pendidikan Islam dan Budaya, 12(3), 187-204. https://doi.org/10.12973/jpib.v12i3.10983

Syahrani, M. (2024). Kesopanan Tubuh dalam Praktik Sosial Pesantren: Telaah Etnografis di Jawa
Timur. Jurnal Antropologi dan Kebudayaan Islam, 9(1), 73-92.
https://doi.org/10.52317/jaki.v9i1.12044

Yuliani, E. (2023). The Social Meaning of Bowing and Hand-Kissing in Islamic Boarding Schools.
International Journal of Social Anthropology, 15(2), 122-141.
https://doi.org/10.7454/ijsa.v15i2.1942

Adab Santri Dalam Persepektif Tubuh:
Kajian Etnografi Cium Tangan Dan Jalan Menunduk
( Basuni, et al.)

O 2182


https://doi.org/10.24252/jsga.v6i2.9854
https://doi.org/10.7454/ai.v45i1.15500
https://doi.org/10.32505/jpam.v8i1.12834
https://doi.org/10.31291/jsai.v7i2.21485
https://doi.org/10.24865/ijis.v9i2.1105
https://doi.org/10.7454/jcsr.v4i1.2071
https://doi.org/10.25077/jkpi.v11i1.2514
https://doi.org/10.1234/jms.v3i2.8723
https://doi.org/10.7454/ija.v18i1.1602
https://doi.org/10.23887/jish.v10i1.29742
https://doi.org/10.1016/ajes.2024.02.005
https://doi.org/10.24036/jikb.v5i1.8517
https://doi.org/10.12973/jpib.v12i3.10983
https://doi.org/10.52317/jaki.v9i1.12044
https://doi.org/10.7454/ijsa.v15i2.1942

