elSSN 3090-174X & pISSN 3090-1367
Vol. 1, No. 4, Tahun 2025

doi.org/10.63822/kt2qds41
Hal. 2183-2194

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein
(2025): Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains
Kontemporer

Rizal Nazarudin Firdaus!, Muhamad Fuad Ramadhan?, Yanwar Faturrahman?,
Tenny Sudjatnika*
13Student of English Literature Department, “Lecturer of Islamis Studies at the English Literature
Departement, Faculty of Adab and Humanities, State Islamic University of Sunan Gunung Dijati,
Bandung, Indonesia

*Email rizalnfirdaus12@gmail.com? , muhamadfuad1211@gmail.com?, yanwarfathur@gmail.com®

Diterima: 19-12-2025 | Disetujui: 29-12-2025 | Diterbitkan: 31-12-2025

ABSTRACT

This study aims to analyse the issue of creation ethics in the film Frankenstein (2025) from the perspective of
Islamic legal theory (Usil al-Figh), particularly through the process of istinbat al-hukm in addressing
contemporary legal problems (al-nawazil). The film portrays the creation of artificial life driven by scientific
ambition while neglecting ethical considerations and moral responsibility. This research employs a qualitative
approach using content analysis to examine key scenes and dialogues related to the act of creation, the creator—
creature relationship, and the resulting social consequences. The analysis is conducted through the framework of
magqasid al-shari‘ah, including the principles of hifz al-nafs (protection of life), hifz al-‘aql (protection of intellect),
hifz al-‘ird (protection of human dignity), sadd al-dhari‘ah (blocking the means to harm), ma’alat al-af al
(consideration of consequences), and al-darar yuzal (harm must be eliminated). The findings indicate that the act
of creation depicted in Frankenstein (2025) cannot be normatively justified within Islamic law, as it fails to uphold
public welfare, disregards the consequences of actions, and results in harm and social inequality. This study
highlights the methodological relevance of Usil al-Figh in addressing ethical challenges posed by modern science
and technology, emphasizing the necessity of integrating scientific advancement with ethical responsibility and the
objectives of Islamic law.

Keywords: Usil al-Figh, legal reasoning, maqasid al-shari‘ah, ethics of creation, Frankenstein (2025)

ABSTRAK
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis persoalan etika penciptaan dalam film Frankenstein (2025) melalui
perspektif Ushul Fikih, khususnya dalam kerangka istinbat hukum terhadap problem kontemporer (al-nawazil).
Film tersebut merepresentasikan praktik penciptaan kehidupan buatan yang berangkat dari ambisi ilmiah, namun
mengabaikan dimensi etika dan tanggung jawab moral. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode analisis isi (content analysis) terhadap adegan dan dialog utama dalam film yang berkaitan dengan proses
penciptaan, relasi pencipta—ciptaan, serta dampak sosial yang ditimbulkan. Analisis dilakukan dengan
menggunakan kaidah-kaidah Ushul Fikih berbasis maqasid al-shari‘ah, meliputi hifz al-nafs, hifz al-‘aql, hifz al-
‘ird, sadd al-dhari‘ah, ma’alat al-af‘al, dan al-darar yuzal. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penciptaan
kehidupan dalam film Frankenstein (2025) tidak dapat dibenarkan secara normatif dalam perspektif hukum Islam
karena gagal menjaga kemaslahatan, mengabaikan konsekuensi perbuatan, serta melahirkan mudarat dan
ketimpangan sosial. Penelitian ini menegaskan relevansi Ushul Fikih sebagai kerangka metodologis dalam

L ) Putibhed by:
Pindo?ishing 2183



m elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

merespons persoalan etika sains dan teknologi modern, sekaligus menekankan pentingnya integrasi antara ilmu
pengetahuan, etika, dan tujuan syariat.

Kata kunci: Ushul Figh, istinbat hukum, maqasid al-shari‘ah, etika penciptaan, Frankenstein (2025)
Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Rizal Nazarudin Firdaus, Muhamad Fuad Ramadhan, Yanwar Faturrahman, & Tenny Sudjatnika. (2025).
Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025): Analisis Ushul Figh Terhadap
Fenomena Sains Kontemporer. Jurnal Illmu Sosial Dan Humaniora, 1(4), 2183-2194.
https://doi.org/10.63822/kt2qds41

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

1 2184



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

PENDAHULUAN

Perkembangan sains dan teknologi pada era modern telah membawa perubahan besar dalam cara
manusia memahami dan memanipulasi kehidupan. Inovasi di bidang bioteknologi, seperti kloning, rekayasa
genetika, kecerdasan buatan, serta modifikasi tubuh manusia, membuka kemungkinan-kemungkinan baru
yang sebelumnya tidak terbayangkan, sekaligus menimbulkan persoalan etika yang kompleks dan
multidimensional. Dalam konteks ini, sains tidak lagi dapat dipahami sebagai aktivitas netral yang bebas
nilai, melainkan sebagai praktik sosial yang membawa implikasi moral, hukum, dan kemanusiaan yang luas
(Sachedina, 2009).

Salah satu persoalan mendasar yang muncul dari perkembangan tersebut adalah pertanyaan
mengenai batas otoritas manusia dalam menciptakan dan memodifikasi kehidupan. Ketika eksperimen
ilmiah tidak hanya bertujuan untuk penyembuhan atau kemaslahatan darurat, tetapi juga didorong oleh
ambisi, rasa ingin tahu ekstrem, atau kepentingan personal, maka legitimasi moral tindakan ilmiah tersebut
patut dipertanyakan. Diskursus etika sains modern menunjukkan bahwa kegagalan menetapkan batas moral
dalam eksperimen ilmiah berpotensi menghasilkan kerusakan sosial, penderitaan psikologis, dan
dehumanisasi terhadap makhluk hidup yang dijadikan objek eksperimen (Sachedina, 2009).

Refleksi kritis terhadap relasi antara sains, etika, dan tanggung jawab moral sejatinya telah lama hadir
dalam tradisi sastra. Novel Frankenstein; or, The Modern Prometheus karya Mary Shelley (1818)
merupakan salah satu karya paling berpengaruh yang mengangkat kegelisahan terhadap ambisi ilmiah
manusia yang tidak disertai tanggung jawab etis. Kisah Victor Frankenstein dan makhluk ciptaannya
merepresentasikan kritik terhadap kesombongan ilmiah (scientific hubris), kegagalan moral pencipta, serta
penderitaan makhluk yang diciptakan tanpa perlindungan dan pengakuan kemanusiaan. Adaptasi film
Frankenstein (2025) karya Guillermo del Toro menghidupkan kembali kritik tersebut dalam konteks
modern dengan pendekatan visual dan simbolik yang menekankan dimensi emosional, psikologis, dan
sosial dari eksperimen penciptaan makhluk (Canavan, 2014).

Sebagai teks budaya, film Frankenstein (2025) tidak hanya berfungsi sebagai hiburan atau adaptasi
sastra, tetapi juga sebagai medium refleksi sosial yang merepresentasikan kecemasan masyarakat modern
terhadap sains yang terlepas dari etika. Narasi film ini menggambarkan bagaimana eksperimen ilmiah
ekstrem dapat melahirkan penderitaan, kekerasan, dan ketidakadilan sosial ketika pencipta mengabaikan
tanggung jawab moral terhadap ciptaannya. Oleh karena itu, film ini dapat dibaca sebagai representasi
simbolik dari persoalan nyata dalam sains kontemporer, khususnya terkait penciptaan dan manipulasi
kehidupan.

Dalam tradisi keilmuan Islam, persoalan-persoalan baru yang tidak ditemukan penjelasan eksplisit
dalam al-Qur’an dan Sunnah dikaji melalui disiplin Ushul Figh. Ushul Figh merupakan metodologi
normatif yang berfungsi untuk menggali dan menetapkan hukum syar‘i melalui proses istinbat al-hukm
dengan berlandaskan dalil, kaidah, dan prinsip metodologis yang sistematis (Kamali, 1991). Disiplin ini
tidak hanya terbatas pada persoalan ibadah ritual, tetapi juga memiliki cakupan luas dalam merespons
fenomena sosial, budaya, dan perkembangan ilmu pengetahuan yang terus berubah.

Fenomena penciptaan makhluk sebagaimana digambarkan dalam film Frankenstein (2025) dapat
diposisikan sebagai bagian dari al-nawazil, yaitu persoalan kontemporer yang muncul akibat perkembangan
sains dan teknologi. Yusuf al-Qaradawi menegaskan bahwa persoalan al-nawazil harus dianalisis melalui
mekanisme ijtihad dan istinbat hukum dengan mempertimbangkan tujuan-tujuan syariat, kemaslahatan

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

1 2185



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

umat, serta pencegahan terhadap kerusakan (al-Qaradawi, 1999). Dengan demikian, meskipun film bukan
objek hukum, narasi yang dihadirkannya dapat digunakan sebagai representasi kasus untuk menilai
fenomena ilmiah nyata dalam perspektif hukum Islam.

Penilaian hukum Islam terhadap eksperimen ilmiah ekstrem juga berkaitan erat dengan prinsip
kehormatan manusia (karamah insaniyyah), yang ditegaskan dalam al-Qur’an bahwa manusia dimuliakan
oleh Allah (QS. al-Isra’ [17]: 70). Selain itu, perlindungan jiwa merupakan salah satu tujuan utama syariat
yang tidak dapat dikompromikan, sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-Ma’idah [5]: 32. Prinsip ini
diperkuat oleh hadis Nabi yang menyatakan “Ia@ darar wa la dirar”, yang melarang segala bentuk tindakan
yang menimbulkan bahaya dan kerusakan, baik terhadap diri sendiri maupun pihak lain (Ibn Majah,
2009:2340).

Dalam kerangka Ushul Figh, legitimasi suatu tindakan ilmiah juga ditentukan oleh keberadaan
kemaslahatan yang sah. 1bn al-Qayyim menegaskan bahwa hukum syariat senantiasa berputar bersama
kemaslahatan, baik ada maupun tidak adanya kemaslahatan tersebut (al-hukmu yadiru ma‘a al-maslahah
wujiidan wa ‘adaman) (lbn al-Qayyim, 1991). Selain itu, prinsip sadd al-dzari‘ah mengharuskan
pencegahan terhadap tindakan yang berpotensi membuka jalan bagi kerusakan yang lebih besar, meskipun
tindakan tersebut pada awalnya tampak membawa manfaat terbatas (al-Syatibi, 2005). Kedua prinsip ini
menjadi landasan penting dalam menilai eksperimen penciptaan makhluk yang digambarkan dalam film
Frankenstein (2025).

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini memosisikan film Frankenstein (2025) sebagai teks
budaya yang merepresentasikan persoalan etika sains modern untuk dianalisis melalui metodologi Ushul
Figh. Artikel ini bertujuan menerapkan proses istinbat hukum secara sistematis dalam menilai fenomena
penciptaan makhluk, dengan memanfaatkan perangkat qiyas, maslahah, sadd al-dzari‘ah, dan maqasid al-
syari‘ah. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat menunjukkan relevansi Ushul Figh dalam
merespons tantangan etika sains kontemporer serta memperluas cakupan kajian hukum Islam dalam
membaca fenomena budaya modern sebagai sumber refleksi normatif dan moral.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif karena objek kajiannya berupa film yang
mengandung fenomena simbolik, tindakan tokoh, serta narasi visual dan dialog. Data penelitian tidak
berbentuk angka, melainkan representasi makna yang dibangun melalui alur cerita dan penggambaran
karakter dalam film (Frankenstein 2025). Oleh karena itu, penelitian kualitatif dipandang tepat untuk
memahami realitas makna yang bersifat interpretatif dan kontekstual (Creswell, 2014). Pendekatan
kualitatif didefinisikan sebagai proses eksplorasi dan pemahaman makna yang dikaitkan dengan fenomena
sosial atau kultural, di mana peneliti mengumpulkan data dalam pengaturan alami dan menganalisisnya
secara induktif untuk membangun tema atau pola (Denzin & Lincoln, 2018).

Pendekatan kualitatif dipilih untuk memberikan ruang analisis yang mendalam terhadap tindakan
tokoh, khususnya Victor Frankenstein, serta dinamika proses penciptaan makhluk yang menjadi fokus
utama cerita. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menafsirkan pesan moral, konflik etis, dan nilai-nilai
normatif yang tersirat dalam narasi film, yang tidak dapat dijelaskan secara memadai melalui pendekatan
kuantitatif. Menurut Creswell (2014), penelitian kualitatif bertujuan untuk memahami makna yang

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

T 2186



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

dikonstruksikan oleh individu atau kelompok terhadap suatu fenomena sosial atau kultural. Film sebagai
produk budaya merupakan teks yang sarat dengan simbol dan makna, sehingga memerlukan pendekatan
interpretatif untuk membaca pesan-pesan yang terkandung di dalamnya. Dengan demikian, penggunaan
pendekatan kualitatif dalam penelitian ini memiliki landasan metodologis yang kuat.

Dalam menganalisis data, penelitian ini menggunakan analisis isi (content analysis) sebagai metode
utama. Analisis isi didefinisikan sebagai teknik penelitian sistematis untuk membuat inferensi yang valid
dari teks atau komunikasi dengan mengidentifikasi pola, tema, atau kategori secara objektif dan terstruktur
(Neuendorf, 2017). Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi dan mengklasifikasikan adegan-adegan
tertentu dalam film yang relevan dengan tema penciptaan makhluk, etika keilmuan, serta konsekuensi moral
dari tindakan manusia terhadap ciptaannya. Adegan-adegan tersebut kemudian dianalisis untuk
mengungkap makna dan pesan yang terkandung di dalamnya. Krippendorff (2019) menyatakan bahwa
analisis isi merupakan teknik penelitian yang sistematis untuk menarik kesimpulan yang sahih dari teks
atau pesan komunikasi. Melalui analisis isi, penelitian ini berupaya menghubungkan representasi naratif
dalam film (Frankenstein 2025) dengan prinsip-prinsip Ushul Figh, khususnya dalam konteks istinbath
hukum terhadap persoalan kontemporer, sehingga analisis yang dihasilkan bersifat terstruktur dan
argumentatif.

KAJIAN TEORI

Dalam kajian ini, Ushul Figh digunakan sebagai kerangka teori utama untuk menganalisis etika
penciptaan dalam film Frankenstein (2025). Ushul Figh adalah ilmu yang membahas sumber-sumber
hukum Islam (dalil shar‘l) dan metode istinbat (penarikan hukum) dari sumber tersebut, termasuk al-
Qur’an, Sunnah, ijma‘, qiyas, serta kaidah-kaidah seperti maslahah dan sadd al-dhari‘ah (Kamali, 1991).
Proses istinbat al-hukm melibatkan ijtihad untuk menangani al-nawazil (persoalan kontemporer) yang tidak
disebutkan secara eksplisit dalam nash, dengan mempertimbangkan maqasid al-shari‘ah (tujuan syariat)
sebagai panduan utama untuk memastikan hukum yang ditetapkan membawa kemaslahatan (maslahah) dan
mencegah kemudaratan (mafsadah) (Al-Shatibi, 2004).

Istilah utama dalam Ushul Figh yang diterapkan meliputi maqasid al-shari‘ah, yang terdiri dari lima
tujuan pokok: hifz al-din (penjagaan agama), hifz al-nafs (penjagaan jiwa), hifz al-‘aql (penjagaan akal),
hifz al-nasl (penjagaan keturunan), dan hifz al-mal (penjagaan harta), meskipun kajian ini fokus pada hifz
al-nafs, hifz al-‘aql, dan hifz al-‘ird (penjagaan martabat) sebagai ekstensi dari prinsip keadilan dan
kemanusiaan (Ibn ‘Ashiir, 2006). Selain itu, kaidah sadd al-dhari‘ah (menutup jalan kerusakan)
mengharuskan pencegahan tindakan yang berpotensi membuka pintu mafsadah, sementara ma’alat al-af*al
(pertimbangan konsekuensi perbuatan) menekankan evaluasi dampak jangka panjang dari suatu tindakan,
dan al-darar yuzal (bahaya harus dihilangkan) melarang segala bentuk mudarat (Ibn al-Qayyim, 1991).

Kerangka ini relevan untuk menilai fenomena sains modern karena Ushul Figh tidak statis, melainkan
adaptif terhadap perkembangan zaman, memastikan integrasi antara kemajuan ilmiah dan nilai etis Islam.
Dengan demikian, istilah-istilah ini menjadi alat analisis untuk membaca narasi film sebagai representasi
etika penciptaan, di mana ambisi ilmiah tanpa batas etis dianggap bertentangan dengan tujuan syariat.

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

I 2187



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

HASIL PEMBAHASAN

Hasil analisis menunjukkan bahwa film Frankenstein (2025) secara konsisten menampilkan konflik
etis dalam praktik penciptaan makhluk hidup melalui sains modern. Salah satu dialog kunci ketika Victor
Frankenstein menyatakan bahwa “Life is not a gift from nature, but a problem that science must solve”
merepresentasikan pandangan antropo-sentris yang menempatkan akal manusia sebagai otoritas tertinggi
dalam menentukan batas penciptaan. Pernyataan ini mengindikasikan pengabaian terhadap dimensi
transenden dalam proses penciptaan kehidupan, yang dalam perspektif Ushul Figh menimbulkan persoalan
hukum baru (al-nawazil) yang memerlukan istinbath secara hati-hati.

Dalam kerangka Ushul Figh, tindakan Victor dapat dianalisis melalui prinsip maqasid al-shari‘ah.
Adegan eksperimen penciptaan makhluk, yang dilakukan tanpa pertimbangan dampak jangka panjang,
menunjukkan pelanggaran terhadap tujuan penjagaan jiwa (hifz al-nafs). Hal ini diperkuat oleh dialog
Victor yang menyatakan, “What matters is that I succeeded”, ketika eksperimennya berhasil. Fokus pada
keberhasilan teknis tanpa mempertimbangkan keselamatan dan kesejahteraan makhluk ciptaannya
bertentangan dengan prinsip bahwa setiap perbuatan hukum harus membawa kemaslahatan dan mencegah
kemudaratan.

Lebih lanjut, film ini memperlihatkan kegagalan etis Victor melalui pengabaian tanggung jawab
pasca-penciptaan. Dalam salah satu adegan, makhluk ciptaan Frankenstein mempertanyakan
keberadaannya dengan mengatakan, “You made me, but you abandoned me”. Kutipan ini menegaskan
bahwa persoalan penciptaan tidak berhenti pada proses teknis, tetapi berlanjut pada tanggung jawab moral
terhadap hasil perbuatan tersebut. Dalam Ushul Figh, hal ini berkaitan dengan kaidah al-umir bi
magqasidiha, di mana suatu perbuatan dinilai bukan hanya dari niat awal, tetapi juga dari dampak dan
konsekuensi yang ditimbulkannya.

Analisis isi juga menunjukkan relevansi kaidah al-darar yuzal dalam film ini. Kerusakan sosial,
kekerasan, dan penderitaan yang muncul sebagai akibat dari penciptaan makhluk menjadi bukti bahwa
eksperimen tersebut menghasilkan mudarat yang nyata. Dialog makhluk yang menyatakan, “I learned pain
from the world you left me in”’, menguatkan pesan bahwa penciptaan tanpa etika berujung pada penderitaan,
baik bagi pencipta maupun ciptaan. Dari sudut pandang istinbath hukum, kondisi ini menegaskan kewajiban
untuk mencegah atau menghentikan praktik yang menimbulkan kemudaratan, meskipun berlabel kemajuan
ilmu pengetahuan.

Selain itu, film (Frankenstein 2025) dapat dibaca melalui kaidah sadd al-dhari ‘ah, yakni menutup
jalan menuju kerusakan. Adegan ketika Victor mengabaikan peringatan rekan-rekannya tentang risiko
eksperimen menunjukkan bagaimana tindakan yang awalnya berniat ilmiah justru membuka pintu
kehancuran moral dan sosial. Dalam konteks ini, film tersebut menegaskan bahwa tidak semua
kemungkinan ilmiah layak direalisasikan apabila berpotensi menimbulkan kerusakan yang lebih besar.

Dengan demikian, hasil pembahasan menunjukkan bahwa film (Frankenstein 2025) menyajikan
narasi fiksi ilmiah yang kaya akan wacana etika penciptaan dan relevan dengan kajian Ushul Figh. Kutipan-
kutipan dialog dan adegan kunci memperlihatkan bahwa penciptaan kehidupan tanpa batas etis
bertentangan dengan prinsip-prinsip istinbath hukum Islam yang menekankan kemaslahatan, tanggung
jawab, dan pencegahan mudarat. Film ini, oleh karena itu, dapat dijadikan media reflektif untuk menimbang
ulang relasi antara sains modern, etika, dan nilai-nilai syariat dalam menghadapi persoalan kontemporer.

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

T 2188



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Penciptaan Kehidupan sebagai Ambisi limiah

Konflik utama dalam film Frankenstein (2025) dibuka dengan adegan Victor Frankenstein yang
bekerja secara obsesif di laboratoriumnya. Victor menyusun bagian-bagian tubuh manusia dalam suasana
yang tertutup dan sunyi. Pada pekerjaannya, Victor mengaktifkan perangkat ilmiah yang dirancang untuk
menghidupkan kembali jasad yang disusunnya. Adegan ini memperlihatkan keberhasilan teknik sains dan
juga menampilkan proses penciptaan kehidupan yang diposisikan sebagai pencapaian intelektual tertinggi
pada umat manusia. Kehidupan dipandang oleh Victor sebagai fenomena biologis yang dapat dukendalikan
oleh akal, bukan sebagai amanah yang memiliki dimensi moral dan transenden. Ushul Figh memiliki
pandangan tersendiri dalam menanggapi persoalan penciptaan seperti ini sebagai masalah kontemporer (al-
nawazil) yang tidak memiliki rujukan langsung dalam nash, sehingga memerlukan proses istinbath hukum
berbasis tujuan syariat. Penciptaan yang dilakukan tanpa mempertimbangkan penjagaan jiwa (hifz al-nafs)
dianggap tindakan yang keluar dari wilayah kemaslahatan dan melanggar batas etis kemanusiaan yang
berpotensi menimbulkan mafsadat.

Lebih jauh, adegan penciptaan ini merepresentasikan dominasi rasionalitas instrumental yang
menempatkan ilmu pengetahuan sebagai otoritas tunggal dalam menentukan nilai dan makna kehidupan.
Dalam kajian etika sains, paradigma semacam ini kerap dikritik karena mengabaikan dimensi moral dan
tanggung jawab sosial dari praktik ilmiah (Habermas, 2003). Ushul Figh memiliki pandangan terhadap
kasus semacam ini berpotensi menimbulkan penyimpangan tujuan hukum karena tidak berlandaskan
kontrol akal dan syariat. Oleh sebab itu, penciptaan kehidupan yang hanya didasarkan pada kemampuan
teknis tanpa mempertimbangkan maslahat dan mafsadat, secara otomatis dinilai sebagai tindakan yang tidak
sah secara normatif.

Tindakan Victor Frankenstein dianggap problematik oleh pandangan magasid al-shari’ah karena
mengancam tujuan utama syariat, khususnya penjagaan jiwa (hifz al-nafs) dan penjagaan akal (hifz al- 'aql).
Tindakan seperti itu ditegaskan oleh Al-Shatibi (2004) bahwa hukum Islam ditetapkan untuk
merealisasikan kemaslahatan dan mencegah kerusakan kehidupan manusia. Sebagaimana yang
digambarkan pada film ini, penciptaan makhluk hidup tanpa kesiapan etis dan pertanggung jawaban moral
memungkinkan terjadinya penderitaan, kekerasan, dan kerusakan sosial. Tindakan semacam ini dinilai
tidak sejalan dengan tujuan syariat istinbath hukum, meskipun dilakukan atas nama kemajuan ilmu
pengetahuan.

Selain itu, adengan semacam ini dapat dianalisis melalui pendekatan ma’alat al-af’al, yaitu
pertimbangan terhadap konsekuensi suatu perbuatan dalam penetapan hukum. Seorang mujtahid tidak
cukup hanya melihat niat dan bentuk perbuatan, tetapi juga harus memperhitungkan dampak nyata yang
ditimbulkannya menurut Ibn al-Qayyim (1991). Dalam konteks film Frankenstein (2025), eksperimen
penciptaan kehidupan sejak awal telah menunjukkan potensi dampak destruktif yang besar, sehingga secara
ushuliy menuntut sikap kehati-hatian dan pembatasan. Oleh sebab itu, adegan penciptaan dalam film ini
dapat dibaca sebagai kritik naratif terhadap praktik sains modern yang melampaui batas etika, sekaligus
sebagai refleksi atas pentingnya istinbath hukum yang berorientasi pada kemaslahatan dan tanggung jawab
moral.

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

1 2189



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Penolakan Peringatan Moral dan Dominasi Akal

Ketimpangan etika penciptaan semakin tampak ketika Victor Frankenstein berdialog dengan rekan-
rekan ilmuwannya yang mempertanyakan arah dan implikasi penelitiannya. Peringatan mengenai risiko
moral dan dampak sosial dari eksperimen penciptaan kehidupan justru ditanggapi Victor sebagai bentuk
ketakutan yang dianggap menghambat kemajuan ilmu pengetahuan. la menegaskan bahwa setiap terobosan
besar selalu menuntut pengorbanan, bahkan jika pengorbanan tersebut menyentuh wilayah moral dan
kemanusiaan. Narasi ini merepresentasikan cara pandang ilmiah yang menempatkan keberhasilan teknis
sebagai tolok ukur utama kebenaran, sekaligus mengesampingkan dimensi etis dalam proses penciptaan.
Habernas (2003), menyatakan film yang dengan demikian menampilkan dominasi rasionalitaas
instrumental, di mana akal digunakan semata-mata sebagai alat pencapaian tujuan tanpa pengawasan nilai
moral.

Sikap Victor tersebut berlawanan dengan kaidah al-’umur bi maqasidiha; bahwa setiap hukum dinilai
berdasarkan tujuan dan orientasi nilainya. Namun, Ushul Figh tidak memaknai tujuan secara sempit sebagai
niat subjektif semata, melainkan sebagai tujuan yang selaras dengan kemaslahatan dan tujuan syariat. Al-
Shatibi (2004) menegaskan bahwa suatu perbuatan tidak dapat dinilai sah hanya karena didorong oleh niat
baik, apabila secara nyata berpotensi menimbulkan mafsadat pada tujuan-tujuan pokok syariat. Dalam
konteks ini, ambisi pengembangan ilmu yang diusung Victor kehilangan legitimasi ushuliy karena tidak
disertai pertimbangan serius terhadap dampak dan risiko yang ditimbulkannya.

Selanjutnya, proses istinbath hukum dalam Ushul Figh sendiri menuntut adanya keseimbangan
antara tujuan dan akibat perbuatan (ma’alat al-af’al). Ibn al-Qayyim (1991) menegaskan bahwa
mengabaikan konsekuensi suatu tindakan merupakan bentuk kekeliruan dalam penetapan hukum. Ketika
risiko kerusakan dan penderitaan lebih dominan dibandingkan maslahat yang diharapkan, maka perbuatan
tersebut tidak lagi dapat dipertahankan secara normatif. Film Frankenstein (2025) secara naratif
menunjukkan bagaimana ambisi ilmiah yang tidak dikontrol oleh etika dan tanggung jawab moral justru
melahirkan ketimpangan serius antara kemampuan teknis manusia dan kewajiban moralnya. Dengan
demikian, dialog penolakan peringatan moral dalam film ini berfungsi sebagai kritik terhadap praktik sains
yang melampaui batas etis, sekaligus mempertegas pentingnya istinbath hukum yang berorientasi pada
kemaslahatan dan pencegahan kerusakan.

Penelantaran Makhluk dan Putusnya Tanggung Jawab

Ketimpangan ini sampai pada puncaknya ketika adegan makhluk ciptaan Victor Frankenstein ini
berhasil hidup. Bersamaan dengan kejadian itu, alih-alih Victor bertanggung jawab terhadap ciptaannya, la
justru diliputi oleh perasaan takut, terkejut, dan perasaan bersalah sehingga akhirnya makhluk tersebut la
tinggalkan sendirian di laboratoriumnya. Adegan ini menjadi titik balik naratif sekaligus etis dalam alur
film, karena sejak saat itu, hubungan antara pencipta makhluk dan ciptaannya berubah menjadi timpang
dan tidak berimbang. Makhluk yang baru saja diciptakan tidak memperoleh bimbingan, perlindungan,
maupun pengakuan, sehingga sejak awal keberadaannya telah ditempatkan dalam kondisi keterasingan
sosial dan psikologis.

Dalam sudut pandang Ushul Fikih, penciptaan tidak hanya dilihat sebagai tindakan yang selesai di
awal, tetapi juga melibatkan akibat yang terus berlangsung yang melekat pada individu yang melakukannya.
Tindakan Victor yang meninggalkan hasil karyanya bisa ditelaah dengan prinsip al-darar yuzal (bahaya

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

7 2190



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

harus diatasi), karena pengabaian itu langsung menimbulkan kerugian yang nyata, baik berupa penderitaan
emosional pada makhluk maupun konsekuensi sosial yang ditimbulkannya. Al-Shatib1 (2004) menegaskan
bahwa hukum syariat bertujuan untuk menghindari segala bentuk kerusakan sejak munculnya, dan setiap
tindakan yang dapat menimbulkan bahaya berkelanjutan harus dicegah atau diperbaiki. Dengan demikian,
ketidakmampuan Victor untuk menanggung akibat dari karyanya mencerminkan pelanggaran terhadap
prinsip dasar kemaslahatan dalam hukum syariat.

Lebih jauh, prosedur istinbath hukum di dalam Ushul Fikih mengharuskan agar suatu tindakan tidak
hanya dievaluasi dari niat dan pelaksanaannya, melainkan juga dari konsekuensi yang dihasilkannya
(ma’alat al-af*al). Ibn al-Qayyim (1991) menekankan bahwa membiarkan dampak negatif tumbuh akibat
suatu tindakan adalah bentuk pembiaran hukum yang tidak bisa diterima. Dalam hal ini, pengabaian
makhluk oleh Victor menghilangkan legitimasi moral dan normatif dari proses penciptaan itu sendiri. Film
Frankenstein (2025) secara tidak langsung menegaskan bahwa penciptaan yang tidak disertai dengan
tanggung jawab yang berkelanjutan bukan hanya sebuah kekurangan etika, tetapi juga merupakan
pelanggaran serius terhadap prinsip etika penciptaan dalam Islam, yang memerlukan keseimbangan antara
kemampuan teknis manusia dan tanggung jawab moral yang diembannya.

Penderitaan Makhluk sebagai Dampak Ketimpangan Penciptaan

Dalam film Frankenstein (2025), penderitaan makhluk Frankestein ini menjadi salah satu bagian
paling emosional sekaligus reflektif. Makhluk yang digambarkan terus-menerus tersebut mengalami
penolakan, kekerasan fisik, dan keterasingan sosial akibat penampakan tubuhnya yang dianggap
menyimpang dari norma kemanusiaan. Seluruh interaksi sosial yang dilakukan makhluk tersebut berakhir
dengan kehadiran rasa takut, hinaan, atau tindakan represif sehingga menempatkan makhluk tersebut
sebagai ”The Other” dalam struktur sosial masyarakat. Keterangan ini menunjukkan bahwa perbedaan fisik
menjadi dasar atas lahirnya kesenjangan sosial dan diskriminasi yang sistematis.

Ushul Figh memiliki pandangan bahwa situasi tersebut memperlihatkan kegagalan serius dalam
memproteksi tujuan-tujuan syariat (magashid al-shariah), terkhusus hifz al-nafs (penjagaan jiwa) dan hifz
al-’ird (penjagaan martabat). Setiap tindakan yang menjadi sebab terhadap hilangnya rasa aman, rasa
hormat, dan martabat manusia ditegaskan oleh Al-Shatibi (2004) sebagai tindakan yang bertentangan
dengan tujuan utama syariat. Ruang kerusakan berlapis telah terbuka dalam tingkat individual maupun
masyarakat luas, akibat penciptaan makhluk tanpa perlindungan moral dan sosial.

Lebih jauh lagi, tuntutan proses istinbath hukum terhadap bentuk penciptaan atau inovasi manusia
harus membawa keadilan dan kemaslahatan, bukan ketimpangan atau penindasan. Ibn al-Qayyim (1991),
berpendapat bahwa keadilan merupakan ruh dari seluruh hukum syariat, dan setiap praktek yang melahirkan
kezaliman tidak dapat dibenarkan secara normatif. Ketidakadilan sosial yang dialami oleh makhkuk bukan
sekadar tragedi individual telah ditegaskan melalui film Frankenstein (2025) itu sendiri, melainkan sanksi
langsung dari penciptaan yang tidak disertai kerangka etika, tanggung jawab moral, dan orientasi
kemaslahatan sebagaimana dituntut dalam Ushul Figh.

Analisis Ushul Fikih Dan Istinbath Hukum Dalam Film Frankenstein (2025)
Kerangka Maqasid al-Shari‘ah
Persoalan penciptaan makhluk dalam film Frankenstein (2025) termasuk persoalan kontemporer (al-

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

7 2191



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

nawazil) yang tidak memiliki rujukan langsung dalam nash. Oleh karena itu, proses istinbath hukum
dilakukan melalui pendekatan maqasid al-shari‘ah untuk menilai sejauh mana tindakan penciptaan tersebut
menjaga atau merusak kemaslahatan manusia (Al-Shatibi, 2004).

Hifz al-Nafs (Penjagaan Jiwa)

Penciptaan makhluk oleh Victor Frankenstein gagal memenuhi prinsip penjagaan jiwa karena tidak
disertai perlindungan fisik dan psikologis. Penelantaran makhluk setelah ia hidup menyebabkan penderitaan
dan kekerasan, baik terhadap makhluk itu sendiri maupun masyarakat, sehingga bertentangan dengan tujuan
utama syariat dalam menjaga kehidupan (Al-Shatibi, 2004).
al-‘Aql (Penjagaan Akal)

Dominasi akal instrumental dalam eksperimen Victor menunjukkan penggunaan akal yang terlepas
dari kontrol etika dan nilai moral. Akal diposisikan sebagai alat absolut untuk menguasai kehidupan, bukan
sebagai sarana untuk menyadari keterbatasan manusia. Hal ini bertentangan dengan konsep penjagaan akal
dalam syariat yang menuntut penggunaan akal secara bertanggung jawab dan bermoral (Ibn ¢ Ashiir, 2006).
Sadd al-Dhari‘ah (Menutup Jalan Kerusakan)

Eksperimen penciptaan kehidupan membuka jalan bagi berbagai bentuk mafsadat, seperti
penderitaan makhluk dan kekacauan sosial. Dalam Ushul Fikih, tindakan yang berpotensi menimbulkan
kerusakan di masa depan dapat dicegah sejak awal meskipun manfaatnya belum sepenuhnya terwujud (Al-
Zuhayli, 1986).

Ma’alat al-Af‘al (Pertimbangan Akibat Perbuatan)

Victor gagal mempertimbangkan konsekuensi jangka panjang dari tindakannya. Film menunjukkan
bahwa tragedi yang terjadi merupakan akibat langsung dari penciptaan yang mengabaikan dampak sosial
dan moral. Mengabaikan akibat perbuatan merupakan kekeliruan serius dalam penetapan hukum (lbn al-
Qayyim, 1991).

Hifz al-‘Ird (Penjagaan Martabat)

Makhluk Frankenstein diperlakukan sebagai objek eksperimen, bukan sebagai entitas bermartabat.
Diskriminasi dan perendahan martabat yang dialaminya bertentangan dengan prinsip keadilan yang
menjadi ruh syariat. Setiap tindakan yang melahirkan penghinaan dan penindasan tidak dapat dibenarkan
secara normatif (Ibn al-Qayyim, 1991).

Al-Darar Yuzal (Bahaya Harus Dihilangkan)

Penciptaan yang menimbulkan mudarat nyata wajib dihentikan atau dicegah. Kegagalan Victor
menghilangkan bahaya yang timbul justru memperparah kerusakan. Oleh karena itu, penciptaan kehidupan
tanpa tanggung jawab etis berkelanjutan bertentangan langsung dengan prinsip Ushul Figh.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa film Frankenstein (2025) merepresentasikan persoalan etika
penciptaan dalam sains modern yang relevan dikaji melalui perspektif Ushul Fikih. Penciptaan makhluk
hidup oleh Victor Frankenstein diposisikan sebagai persoalan kontemporer (al-nawdazil) yang tidak
memiliki rujukan eksplisit dalam nash, sehingga menuntut proses istinbat hukum berbasis magasid al-
shari ‘ah. Film ini menunjukkan bahwa penciptaan yang hanya berlandaskan kemampuan teknis dan ambisi

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

1 2192



m\ﬁ eISIN3090-174X & pISIN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

ilmiah, tanpa kerangka etika dan tanggung jawab moral, berpotensi melahirkan kerusakan individual dan
sosial yang luas.

Ditinjau dari tujuan syariat, tindakan Victor bertentangan dengan prinsip kifz al-nafs, Aifz al- ‘aqgl,
dan hifz al-‘ird. Penelantaran makhluk setelah penciptaan, dominasi rasionalitas instrumental, serta
pengabaian terhadap dampak jangka panjang eksperimen memperlihatkan kegagalan menjaga
kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Melalui pendekatan ma ‘alat al-af*al dan kaidah al-darar yuzal,
film ini menegaskan bahwa suatu perbuatan tidak dapat dibenarkan secara normatif apabila konsekuensi
yang ditimbulkannya didominasi oleh mafsadat dibandingkan maslahat yang diharapkan.

Lebih jauh, film Frankenstein (2025) menegaskan urgensi penerapan prinsip sadd al-dhari ‘ah dalam
merespons perkembangan sains dan teknologi. Penolakan terhadap peringatan moral serta kegagalan
mengontrol dampak penciptaan menunjukkan pentingnya integrasi antara ilmu pengetahuan, etika, dan
tujuan syariat. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa Ushul Fikih memiliki relevansi
metodologis yang kuat sebagai kerangka normatif dalam menilai dan mengarahkan praktik ilmiah agar tetap
berada dalam koridor kemaslahatan dan tanggung jawab kemanusiaan.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qaradawi, Y. (1999). Figh al-nawazil: Dirasah ta’stliyyah tatbigiyyah. Cairo: Dar al-Qalam.

Al-Shatibi, A. 1. (2004). Al-Muwafaqat fi usil al-shari‘ah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah.
https://archive.org/details/almuwafagatfiusu01shibuoft/page/n180/mode/2up

Al-Zuhayli, W. (1986). Usul al-figh al-islami. Damascus: Dar al-Fikr.

Canavan, G. (2014). Frankenstein and the ethics of modernity. Journal of Narrative Theory, 44(3), 353—
372.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches (4th
ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. https://doi.org/10.5539/ELT.\VV12N5P40

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (Eds.). (2018). The SAGE handbook of qualitative research (5th ed.).
Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Habermas, J. (2003). The future of human nature. Cambridge: Polity  Press.
https://www.researchgate.net/publication/249147936_Jurgen_Habermas The Future of Human

Nature translated by Hella Beister Max_Pensky and_William_RehgThe_ Future of Human

Nature

Ibn ‘Ashiir, M. T. (2006). Magasid al-shari ‘ah al-islamiyyah. Amman: Dar al-Nafa’is.

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah. (1991). I‘lam al-muwaqqi‘in ‘an rabb al-‘Glamin. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah.

Ibnu Majah, Muhammad bin Yazid. Sunan Ibnu Majah. Riyadh: Dar al-Salam, 2009.

Kamali, M. H. (1991). Principles of Islamic jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts Society.
https://asimigbal2nd.wordpress.com/wp-content/uploads/2009/06/islamic-law.pdf

Krippendorff, K. (2019). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.). Thousand Oaks,
CA: Sage Publications. https://us.sagepub.com/en-us/nam/content-analysis/book258450

Neuendorf, K. A. (2017). The content analysis guidebook (2nd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE
Publications.

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

7 2193


https://archive.org/details/almuwafaqatfiusu01shibuoft/page/n180/mode/2up
https://doi.org/10.5539/ELT.V12N5P40
https://www.researchgate.net/publication/249147936_Jurgen_Habermas_The_Future_of_Human_Nature_translated_by_Hella_Beister_Max_Pensky_and_William_RehgThe_Future_of_Human_Nature
https://www.researchgate.net/publication/249147936_Jurgen_Habermas_The_Future_of_Human_Nature_translated_by_Hella_Beister_Max_Pensky_and_William_RehgThe_Future_of_Human_Nature
https://www.researchgate.net/publication/249147936_Jurgen_Habermas_The_Future_of_Human_Nature_translated_by_Hella_Beister_Max_Pensky_and_William_RehgThe_Future_of_Human_Nature
https://asimiqbal2nd.wordpress.com/wp-content/uploads/2009/06/islamic-law.pdf
https://us.sagepub.com/en-us/nam/content-analysis/book258450

m‘ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

s o

Sachedina, A. (2009). Islamic biomedical ethics: Principles and application. Oxford: Oxford University
Press. https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780195378504.001.0001

Shelley, M. (1818). Frankenstein; or, The modern Prometheus. London: Lackington, Hughes, Harding,
Mavor & Jones.https://www.gutenberg.org/ebooks/84

Frankenstein. (2025). Film. Disutradarai oleh Guillermo del
Toro.https://www.imdb.com/title/tt1312221/?ref =nv_sr srsq_ 0 tt 8 nm 0 in 0 g fran

Istinbath Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):
Analisis Ushul Figh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer
(Firdaus, et al.)

1 2194


https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195378504.001.0001
https://www.gutenberg.org/ebooks/84
https://www.imdb.com/title/tt1312221/?ref_=nv_sr_srsg_0_tt_8_nm_0_in_0_q_fran

