
 

           

 

        2183 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367 

 

 Beranda Jurnal https://indojurnal.com/index.php/jisoh 

 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein 

(2025): Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains 

Kontemporer 

 
Rizal Nazarudin Firdaus1, Muhamad Fuad Ramadhan2, Yanwar Faturrahman3, 

 Tenny Sudjatnika⁴ 
1-3Student of English Literature Department, ⁴Lecturer of Islamis Studies at the English Literature 

Departement, Faculty of Adab and Humanities, State Islamic University of Sunan Gunung Djati, 

Bandung, Indonesia 

 
*Email rizalnfirdaus12@gmail.com1 , muhamadfuad1211@gmail.com2, yanwarfathur@gmail.com3 

Diterima: 19-12-2025 | Disetujui: 29-12-2025 | Diterbitkan: 31-12-2025 

 

 
ABSTRACT 

This study aims to analyse the issue of creation ethics in the film Frankenstein (2025) from the perspective of 

Islamic legal theory (Uṣūl al-Fiqh), particularly through the process of istinbāṭ al-ḥukm in addressing 

contemporary legal problems (al-nawāzil). The film portrays the creation of artificial life driven by scientific 

ambition while neglecting ethical considerations and moral responsibility. This research employs a qualitative 

approach using content analysis to examine key scenes and dialogues related to the act of creation, the creator–

creature relationship, and the resulting social consequences. The analysis is conducted through the framework of 

maqāṣid al-sharī‘ah, including the principles of ḥifẓ al-nafs (protection of life), ḥifẓ al-‘aql (protection of intellect), 

ḥifẓ al-‘ird (protection of human dignity), sadd al-dharī‘ah (blocking the means to harm), ma’ālāt al-af‘āl 

(consideration of consequences), and al-ḍarar yuzāl (harm must be eliminated). The findings indicate that the act 

of creation depicted in Frankenstein (2025) cannot be normatively justified within Islamic law, as it fails to uphold 

public welfare, disregards the consequences of actions, and results in harm and social inequality. This study 

highlights the methodological relevance of Uṣūl al-Fiqh in addressing ethical challenges posed by modern science 

and technology, emphasizing the necessity of integrating scientific advancement with ethical responsibility and the 

objectives of Islamic law. 

 

Keywords: Uṣūl al-Fiqh, legal reasoning, maqāṣid al-sharī‘ah, ethics of creation, Frankenstein (2025) 

 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis persoalan etika penciptaan dalam film Frankenstein (2025) melalui 

perspektif Ushul Fikih, khususnya dalam kerangka istinbāṭ hukum terhadap problem kontemporer (al-nawāzil). 

Film tersebut merepresentasikan praktik penciptaan kehidupan buatan yang berangkat dari ambisi ilmiah, namun 

mengabaikan dimensi etika dan tanggung jawab moral. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode analisis isi (content analysis) terhadap adegan dan dialog utama dalam film yang berkaitan dengan proses 

penciptaan, relasi pencipta–ciptaan, serta dampak sosial yang ditimbulkan. Analisis dilakukan dengan 

menggunakan kaidah-kaidah Ushul Fikih berbasis maqāṣid al-sharī‘ah, meliputi ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-‘aql, ḥifẓ al-

‘ird, sadd al-dharī‘ah, ma’ālāt al-af‘āl, dan al-ḍarar yuzāl. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penciptaan 

kehidupan dalam film Frankenstein (2025) tidak dapat dibenarkan secara normatif dalam perspektif hukum Islam 

karena gagal menjaga kemaslahatan, mengabaikan konsekuensi perbuatan, serta melahirkan mudarat dan 

ketimpangan sosial. Penelitian ini menegaskan relevansi Ushul Fikih sebagai kerangka metodologis dalam 

  
  
 Vol. 1, No. 4, Tahun 2025 
 doi.org/10.63822/kt2qds41 
 Hal. 2183-2194 
  
  



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2184 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 
merespons persoalan etika sains dan teknologi modern, sekaligus menekankan pentingnya integrasi antara ilmu 

pengetahuan, etika, dan tujuan syariat. 

 

Kata kunci: Ushul Fiqh, istinbāṭ hukum, maqāṣid al-sharī‘ah, etika penciptaan, Frankenstein (2025) 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Rizal Nazarudin Firdaus, Muhamad Fuad Ramadhan, Yanwar Faturrahman, & Tenny Sudjatnika. (2025). 
Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025): Analisis Ushul Fiqh Terhadap 
Fenomena Sains Kontemporer. Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 1(4), 2183-2194. 
https://doi.org/10.63822/kt2qds41 

 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2185 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan sains dan teknologi pada era modern telah membawa perubahan besar dalam cara 

manusia memahami dan memanipulasi kehidupan. Inovasi di bidang bioteknologi, seperti kloning, rekayasa 

genetika, kecerdasan buatan, serta modifikasi tubuh manusia, membuka kemungkinan-kemungkinan baru 

yang sebelumnya tidak terbayangkan, sekaligus menimbulkan persoalan etika yang kompleks dan 

multidimensional. Dalam konteks ini, sains tidak lagi dapat dipahami sebagai aktivitas netral yang bebas 

nilai, melainkan sebagai praktik sosial yang membawa implikasi moral, hukum, dan kemanusiaan yang luas 

(Sachedina, 2009). 

Salah satu persoalan mendasar yang muncul dari perkembangan tersebut adalah pertanyaan 

mengenai batas otoritas manusia dalam menciptakan dan memodifikasi kehidupan. Ketika eksperimen 

ilmiah tidak hanya bertujuan untuk penyembuhan atau kemaslahatan darurat, tetapi juga didorong oleh 

ambisi, rasa ingin tahu ekstrem, atau kepentingan personal, maka legitimasi moral tindakan ilmiah tersebut 

patut dipertanyakan. Diskursus etika sains modern menunjukkan bahwa kegagalan menetapkan batas moral 

dalam eksperimen ilmiah berpotensi menghasilkan kerusakan sosial, penderitaan psikologis, dan 

dehumanisasi terhadap makhluk hidup yang dijadikan objek eksperimen (Sachedina, 2009). 

Refleksi kritis terhadap relasi antara sains, etika, dan tanggung jawab moral sejatinya telah lama hadir 

dalam tradisi sastra. Novel Frankenstein; or, The Modern Prometheus karya Mary Shelley (1818) 

merupakan salah satu karya paling berpengaruh yang mengangkat kegelisahan terhadap ambisi ilmiah 

manusia yang tidak disertai tanggung jawab etis. Kisah Victor Frankenstein dan makhluk ciptaannya 

merepresentasikan kritik terhadap kesombongan ilmiah (scientific hubris), kegagalan moral pencipta, serta 

penderitaan makhluk yang diciptakan tanpa perlindungan dan pengakuan kemanusiaan. Adaptasi film 

Frankenstein (2025) karya Guillermo del Toro menghidupkan kembali kritik tersebut dalam konteks 

modern dengan pendekatan visual dan simbolik yang menekankan dimensi emosional, psikologis, dan 

sosial dari eksperimen penciptaan makhluk (Canavan, 2014). 

Sebagai teks budaya, film Frankenstein (2025) tidak hanya berfungsi sebagai hiburan atau adaptasi 

sastra, tetapi juga sebagai medium refleksi sosial yang merepresentasikan kecemasan masyarakat modern 

terhadap sains yang terlepas dari etika. Narasi film ini menggambarkan bagaimana eksperimen ilmiah 

ekstrem dapat melahirkan penderitaan, kekerasan, dan ketidakadilan sosial ketika pencipta mengabaikan 

tanggung jawab moral terhadap ciptaannya. Oleh karena itu, film ini dapat dibaca sebagai representasi 

simbolik dari persoalan nyata dalam sains kontemporer, khususnya terkait penciptaan dan manipulasi 

kehidupan. 

Dalam tradisi keilmuan Islam, persoalan-persoalan baru yang tidak ditemukan penjelasan eksplisit 

dalam al-Qur’an dan Sunnah dikaji melalui disiplin Ushul Fiqh. Ushul Fiqh merupakan metodologi 

normatif yang berfungsi untuk menggali dan menetapkan hukum syar‘i melalui proses istinbāṭ al-ḥukm 

dengan berlandaskan dalil, kaidah, dan prinsip metodologis yang sistematis (Kamali, 1991). Disiplin ini 

tidak hanya terbatas pada persoalan ibadah ritual, tetapi juga memiliki cakupan luas dalam merespons 

fenomena sosial, budaya, dan perkembangan ilmu pengetahuan yang terus berubah. 

Fenomena penciptaan makhluk sebagaimana digambarkan dalam film Frankenstein (2025) dapat 

diposisikan sebagai bagian dari al-nawāzil, yaitu persoalan kontemporer yang muncul akibat perkembangan 

sains dan teknologi. Yusuf al-Qaraḍāwī menegaskan bahwa persoalan al-nawāzil harus dianalisis melalui 

mekanisme ijtihad dan istinbāṭ hukum dengan mempertimbangkan tujuan-tujuan syariat, kemaslahatan 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2186 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

umat, serta pencegahan terhadap kerusakan (al-Qaraḍāwī, 1999). Dengan demikian, meskipun film bukan 

objek hukum, narasi yang dihadirkannya dapat digunakan sebagai representasi kasus untuk menilai 

fenomena ilmiah nyata dalam perspektif hukum Islam. 

Penilaian hukum Islam terhadap eksperimen ilmiah ekstrem juga berkaitan erat dengan prinsip 

kehormatan manusia (karāmah insāniyyah), yang ditegaskan dalam al-Qur’an bahwa manusia dimuliakan 

oleh Allah (QS. al-Isrā’ [17]: 70). Selain itu, perlindungan jiwa merupakan salah satu tujuan utama syariat 

yang tidak dapat dikompromikan, sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-Mā’idah [5]: 32. Prinsip ini 

diperkuat oleh hadis Nabi yang menyatakan “lā ḍarar wa lā ḍirār”, yang melarang segala bentuk tindakan 

yang menimbulkan bahaya dan kerusakan, baik terhadap diri sendiri maupun pihak lain (Ibn Mājah, 

2009:2340). 

Dalam kerangka Ushul Fiqh, legitimasi suatu tindakan ilmiah juga ditentukan oleh keberadaan 

kemaslahatan yang sah. Ibn al-Qayyim menegaskan bahwa hukum syariat senantiasa berputar bersama 

kemaslahatan, baik ada maupun tidak adanya kemaslahatan tersebut (al-ḥukmu yadūru ma‘a al-maṣlaḥah 

wujūdan wa ‘adaman) (Ibn al-Qayyim, 1991). Selain itu, prinsip sadd al-dzarī‘ah mengharuskan 

pencegahan terhadap tindakan yang berpotensi membuka jalan bagi kerusakan yang lebih besar, meskipun 

tindakan tersebut pada awalnya tampak membawa manfaat terbatas (al-Syāṭibī, 2005). Kedua prinsip ini 

menjadi landasan penting dalam menilai eksperimen penciptaan makhluk yang digambarkan dalam film 

Frankenstein (2025). 

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini memosisikan film Frankenstein (2025) sebagai teks 

budaya yang merepresentasikan persoalan etika sains modern untuk dianalisis melalui metodologi Ushul 

Fiqh. Artikel ini bertujuan menerapkan proses istinbāṭ hukum secara sistematis dalam menilai fenomena 

penciptaan makhluk, dengan memanfaatkan perangkat qiyās, maslaḥah, sadd al-dzarī‘ah, dan maqāṣid al-

syarī‘ah. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat menunjukkan relevansi Ushul Fiqh dalam 

merespons tantangan etika sains kontemporer serta memperluas cakupan kajian hukum Islam dalam 

membaca fenomena budaya modern sebagai sumber refleksi normatif dan moral. 

 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif karena objek kajiannya berupa film yang 

mengandung fenomena simbolik, tindakan tokoh, serta narasi visual dan dialog. Data penelitian tidak 

berbentuk angka, melainkan representasi makna yang dibangun melalui alur cerita dan penggambaran 

karakter dalam film (Frankenstein 2025). Oleh karena itu, penelitian kualitatif dipandang tepat untuk 

memahami realitas makna yang bersifat interpretatif dan kontekstual (Creswell, 2014). Pendekatan 

kualitatif didefinisikan sebagai proses eksplorasi dan pemahaman makna yang dikaitkan dengan fenomena 

sosial atau kultural, di mana peneliti mengumpulkan data dalam pengaturan alami dan menganalisisnya 

secara induktif untuk membangun tema atau pola (Denzin & Lincoln, 2018). 

Pendekatan kualitatif dipilih untuk memberikan ruang analisis yang mendalam terhadap tindakan 

tokoh, khususnya Victor Frankenstein, serta dinamika proses penciptaan makhluk yang menjadi fokus 

utama cerita. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menafsirkan pesan moral, konflik etis, dan nilai-nilai 

normatif yang tersirat dalam narasi film, yang tidak dapat dijelaskan secara memadai melalui pendekatan 

kuantitatif. Menurut Creswell (2014), penelitian kualitatif bertujuan untuk memahami makna yang 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2187 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

dikonstruksikan oleh individu atau kelompok terhadap suatu fenomena sosial atau kultural. Film sebagai 

produk budaya merupakan teks yang sarat dengan simbol dan makna, sehingga memerlukan pendekatan 

interpretatif untuk membaca pesan-pesan yang terkandung di dalamnya. Dengan demikian, penggunaan 

pendekatan kualitatif dalam penelitian ini memiliki landasan metodologis yang kuat. 

Dalam menganalisis data, penelitian ini menggunakan analisis isi (content analysis) sebagai metode 

utama. Analisis isi didefinisikan sebagai teknik penelitian sistematis untuk membuat inferensi yang valid 

dari teks atau komunikasi dengan mengidentifikasi pola, tema, atau kategori secara objektif dan terstruktur 

(Neuendorf, 2017). Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi dan mengklasifikasikan adegan-adegan 

tertentu dalam film yang relevan dengan tema penciptaan makhluk, etika keilmuan, serta konsekuensi moral 

dari tindakan manusia terhadap ciptaannya. Adegan-adegan tersebut kemudian dianalisis untuk 

mengungkap makna dan pesan yang terkandung di dalamnya. Krippendorff (2019) menyatakan bahwa 

analisis isi merupakan teknik penelitian yang sistematis untuk menarik kesimpulan yang sahih dari teks 

atau pesan komunikasi. Melalui analisis isi, penelitian ini berupaya menghubungkan representasi naratif 

dalam film (Frankenstein 2025) dengan prinsip-prinsip Ushul Fiqh, khususnya dalam konteks istinbāth 

hukum terhadap persoalan kontemporer, sehingga analisis yang dihasilkan bersifat terstruktur dan 

argumentatif. 

 

 

KAJIAN TEORI 

Dalam kajian ini, Ushul Fiqh digunakan sebagai kerangka teori utama untuk menganalisis etika 

penciptaan dalam film Frankenstein (2025). Ushul Fiqh adalah ilmu yang membahas sumber-sumber 

hukum Islam (dalīl shar‘ī) dan metode istinbāṭ (penarikan hukum) dari sumber tersebut, termasuk al-

Qur’an, Sunnah, ijmā‘, qiyās, serta kaidah-kaidah seperti maslaḥah dan sadd al-dharī‘ah (Kamali, 1991). 

Proses istinbāṭ al-ḥukm melibatkan ijtihad untuk menangani al-nawāzil (persoalan kontemporer) yang tidak 

disebutkan secara eksplisit dalam nash, dengan mempertimbangkan maqāṣid al-sharī‘ah (tujuan syariat) 

sebagai panduan utama untuk memastikan hukum yang ditetapkan membawa kemaslahatan (maslaḥah) dan 

mencegah kemudaratan (mafsadah) (Al-Shāṭibī, 2004). 

Istilah utama dalam Ushul Fiqh yang diterapkan meliputi maqāṣid al-sharī‘ah, yang terdiri dari lima 

tujuan pokok: ḥifẓ al-dīn (penjagaan agama), ḥifẓ al-nafs (penjagaan jiwa), ḥifẓ al-‘aql (penjagaan akal), 

ḥifẓ al-nasl (penjagaan keturunan), dan ḥifẓ al-māl (penjagaan harta), meskipun kajian ini fokus pada ḥifẓ 

al-nafs, ḥifẓ al-‘aql, dan ḥifẓ al-‘ird (penjagaan martabat) sebagai ekstensi dari prinsip keadilan dan 

kemanusiaan (Ibn ‘Āshūr, 2006). Selain itu, kaidah sadd al-dharī‘ah (menutup jalan kerusakan) 

mengharuskan pencegahan tindakan yang berpotensi membuka pintu mafsadah, sementara ma’ālāt al-af‘āl 

(pertimbangan konsekuensi perbuatan) menekankan evaluasi dampak jangka panjang dari suatu tindakan, 

dan al-ḍarar yuzāl (bahaya harus dihilangkan) melarang segala bentuk mudarat (Ibn al-Qayyim, 1991). 

Kerangka ini relevan untuk menilai fenomena sains modern karena Ushul Fiqh tidak statis, melainkan 

adaptif terhadap perkembangan zaman, memastikan integrasi antara kemajuan ilmiah dan nilai etis Islam. 

Dengan demikian, istilah-istilah ini menjadi alat analisis untuk membaca narasi film sebagai representasi 

etika penciptaan, di mana ambisi ilmiah tanpa batas etis dianggap bertentangan dengan tujuan syariat. 

 

 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2188 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

HASIL PEMBAHASAN 

Hasil analisis menunjukkan bahwa film Frankenstein (2025) secara konsisten menampilkan konflik 

etis dalam praktik penciptaan makhluk hidup melalui sains modern. Salah satu dialog kunci ketika Victor 

Frankenstein menyatakan bahwa “Life is not a gift from nature, but a problem that science must solve” 

merepresentasikan pandangan antropo-sentris yang menempatkan akal manusia sebagai otoritas tertinggi 

dalam menentukan batas penciptaan. Pernyataan ini mengindikasikan pengabaian terhadap dimensi 

transenden dalam proses penciptaan kehidupan, yang dalam perspektif Ushul Fiqh menimbulkan persoalan 

hukum baru (al-nawāzil) yang memerlukan istinbāth secara hati-hati. 

Dalam kerangka Ushul Fiqh, tindakan Victor dapat dianalisis melalui prinsip maqāṣid al-sharī‘ah. 

Adegan eksperimen penciptaan makhluk, yang dilakukan tanpa pertimbangan dampak jangka panjang, 

menunjukkan pelanggaran terhadap tujuan penjagaan jiwa (ḥifẓ al-nafs). Hal ini diperkuat oleh dialog 

Victor yang menyatakan, “What matters is that I succeeded”, ketika eksperimennya berhasil. Fokus pada 

keberhasilan teknis tanpa mempertimbangkan keselamatan dan kesejahteraan makhluk ciptaannya 

bertentangan dengan prinsip bahwa setiap perbuatan hukum harus membawa kemaslahatan dan mencegah 

kemudaratan. 

Lebih lanjut, film ini memperlihatkan kegagalan etis Victor melalui pengabaian tanggung jawab 

pasca-penciptaan. Dalam salah satu adegan, makhluk ciptaan Frankenstein mempertanyakan 

keberadaannya dengan mengatakan, “You made me, but you abandoned me”. Kutipan ini menegaskan 

bahwa persoalan penciptaan tidak berhenti pada proses teknis, tetapi berlanjut pada tanggung jawab moral 

terhadap hasil perbuatan tersebut. Dalam Ushul Fiqh, hal ini berkaitan dengan kaidah al-umūr bi 

maqāṣidihā, di mana suatu perbuatan dinilai bukan hanya dari niat awal, tetapi juga dari dampak dan 

konsekuensi yang ditimbulkannya. 

Analisis isi juga menunjukkan relevansi kaidah al-ḍarar yuzāl dalam film ini. Kerusakan sosial, 

kekerasan, dan penderitaan yang muncul sebagai akibat dari penciptaan makhluk menjadi bukti bahwa 

eksperimen tersebut menghasilkan mudarat yang nyata. Dialog makhluk yang menyatakan, “I learned pain 

from the world you left me in”, menguatkan pesan bahwa penciptaan tanpa etika berujung pada penderitaan, 

baik bagi pencipta maupun ciptaan. Dari sudut pandang istinbāth hukum, kondisi ini menegaskan kewajiban 

untuk mencegah atau menghentikan praktik yang menimbulkan kemudaratan, meskipun berlabel kemajuan 

ilmu pengetahuan. 

Selain itu, film (Frankenstein 2025) dapat dibaca melalui kaidah sadd al-dharī‘ah, yakni menutup 

jalan menuju kerusakan. Adegan ketika Victor mengabaikan peringatan rekan-rekannya tentang risiko 

eksperimen menunjukkan bagaimana tindakan yang awalnya berniat ilmiah justru membuka pintu 

kehancuran moral dan sosial. Dalam konteks ini, film tersebut menegaskan bahwa tidak semua 

kemungkinan ilmiah layak direalisasikan apabila berpotensi menimbulkan kerusakan yang lebih besar. 

Dengan demikian, hasil pembahasan menunjukkan bahwa film (Frankenstein 2025) menyajikan 

narasi fiksi ilmiah yang kaya akan wacana etika penciptaan dan relevan dengan kajian Ushul Fiqh. Kutipan-

kutipan dialog dan adegan kunci memperlihatkan bahwa penciptaan kehidupan tanpa batas etis 

bertentangan dengan prinsip-prinsip istinbāth hukum Islam yang menekankan kemaslahatan, tanggung 

jawab, dan pencegahan mudarat. Film ini, oleh karena itu, dapat dijadikan media reflektif untuk menimbang 

ulang relasi antara sains modern, etika, dan nilai-nilai syariat dalam menghadapi persoalan kontemporer. 

 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2189 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Penciptaan Kehidupan sebagai Ambisi Ilmiah 

Konflik utama dalam film Frankenstein (2025) dibuka dengan adegan Victor Frankenstein yang 

bekerja secara obsesif di laboratoriumnya. Victor menyusun bagian-bagian tubuh manusia dalam suasana 

yang tertutup dan sunyi. Pada pekerjaannya, Victor mengaktifkan perangkat ilmiah yang dirancang untuk 

menghidupkan kembali jasad yang disusunnya. Adegan ini memperlihatkan keberhasilan teknik sains dan 

juga menampilkan proses penciptaan kehidupan yang diposisikan sebagai pencapaian intelektual tertinggi 

pada umat manusia. Kehidupan dipandang oleh Victor sebagai fenomena biologis yang dapat dukendalikan 

oleh akal, bukan sebagai amanah yang memiliki dimensi moral dan transenden. Ushul Fiqh memiliki 

pandangan tersendiri dalam menanggapi persoalan penciptaan seperti ini sebagai masalah kontemporer (al-

nawazil) yang tidak memiliki rujukan langsung dalam nash, sehingga memerlukan proses istinbath hukum 

berbasis tujuan syariat. Penciptaan yang dilakukan tanpa mempertimbangkan penjagaan jiwa (hifz al-nafs) 

dianggap tindakan yang keluar dari wilayah kemaslahatan dan melanggar batas etis kemanusiaan yang 

berpotensi menimbulkan mafsadat.  

Lebih jauh, adegan penciptaan ini merepresentasikan dominasi rasionalitas instrumental yang 

menempatkan ilmu pengetahuan sebagai otoritas tunggal dalam menentukan nilai dan makna kehidupan. 

Dalam kajian etika sains, paradigma semacam ini kerap dikritik karena mengabaikan dimensi moral dan 

tanggung jawab sosial dari praktik ilmiah (Habermas, 2003). Ushul Fiqh memiliki pandangan terhadap 

kasus semacam ini berpotensi menimbulkan penyimpangan tujuan hukum karena tidak berlandaskan 

kontrol akal dan syariat. Oleh sebab itu, penciptaan kehidupan yang hanya didasarkan pada kemampuan 

teknis tanpa mempertimbangkan maslahat dan mafsadat, secara otomatis dinilai sebagai tindakan yang tidak 

sah secara normatif. 

Tindakan Victor Frankenstein dianggap problematik oleh pandangan maqasid al-shari’ah karena 

mengancam tujuan utama syariat, khususnya penjagaan jiwa (hifz al-nafs) dan penjagaan akal (hifz al-’aql). 

Tindakan seperti itu ditegaskan oleh Al-Shatibi (2004) bahwa hukum Islam ditetapkan untuk 

merealisasikan kemaslahatan dan mencegah kerusakan kehidupan manusia. Sebagaimana yang 

digambarkan pada film ini, penciptaan makhluk hidup tanpa kesiapan etis dan pertanggung jawaban moral 

memungkinkan terjadinya penderitaan, kekerasan, dan kerusakan sosial. Tindakan semacam ini dinilai 

tidak sejalan dengan tujuan syariat istinbath hukum, meskipun dilakukan atas nama kemajuan ilmu 

pengetahuan. 

Selain itu, adengan semacam ini dapat dianalisis melalui pendekatan ma’alat al-af’al, yaitu 

pertimbangan terhadap konsekuensi suatu perbuatan dalam penetapan hukum. Seorang mujtahid tidak 

cukup hanya melihat niat dan bentuk perbuatan, tetapi juga harus memperhitungkan dampak nyata yang 

ditimbulkannya menurut Ibn al-Qayyim (1991). Dalam konteks film Frankenstein (2025), eksperimen 

penciptaan kehidupan sejak awal telah menunjukkan potensi dampak destruktif yang besar, sehingga secara 

ushuliy menuntut sikap kehati-hatian dan pembatasan. Oleh sebab itu, adegan penciptaan dalam film ini 

dapat dibaca sebagai kritik naratif terhadap praktik sains modern yang melampaui batas etika, sekaligus 

sebagai refleksi atas pentingnya istinbath hukum yang berorientasi pada kemaslahatan dan tanggung jawab 

moral. 

 

 

 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2190 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Penolakan Peringatan Moral dan Dominasi Akal 

Ketimpangan etika penciptaan semakin tampak ketika Victor Frankenstein berdialog dengan rekan-

rekan ilmuwannya yang mempertanyakan arah dan implikasi penelitiannya. Peringatan mengenai risiko 

moral dan dampak sosial dari eksperimen penciptaan kehidupan justru ditanggapi Victor sebagai bentuk 

ketakutan yang dianggap menghambat kemajuan ilmu pengetahuan. Ia menegaskan bahwa setiap terobosan 

besar selalu menuntut pengorbanan, bahkan jika pengorbanan tersebut menyentuh wilayah moral dan 

kemanusiaan. Narasi ini merepresentasikan cara pandang ilmiah yang menempatkan keberhasilan teknis 

sebagai tolok ukur utama kebenaran, sekaligus mengesampingkan dimensi etis dalam proses penciptaan. 

Habernas (2003), menyatakan film yang dengan demikian menampilkan dominasi rasionalitaas 

instrumental, di mana akal digunakan semata-mata sebagai alat pencapaian tujuan tanpa pengawasan nilai 

moral. 

Sikap Victor tersebut berlawanan dengan kaidah al-’umur bi maqasidiha; bahwa setiap hukum dinilai 

berdasarkan tujuan dan orientasi nilainya. Namun, Ushul Fiqh tidak memaknai tujuan secara sempit sebagai 

niat subjektif semata, melainkan sebagai tujuan yang selaras dengan kemaslahatan dan tujuan syariat. Al-

Shatibi (2004) menegaskan bahwa suatu perbuatan tidak dapat dinilai sah hanya karena didorong oleh niat 

baik, apabila secara nyata berpotensi menimbulkan mafsadat pada tujuan-tujuan pokok syariat. Dalam 

konteks ini, ambisi pengembangan ilmu yang diusung Victor kehilangan legitimasi ushuliy karena tidak 

disertai pertimbangan serius terhadap dampak dan risiko yang ditimbulkannya. 

Selanjutnya, proses istinbath hukum dalam Ushul Fiqh sendiri menuntut adanya keseimbangan 

antara tujuan dan akibat perbuatan (ma’alat al-af’al). Ibn al-Qayyim (1991) menegaskan bahwa 

mengabaikan konsekuensi suatu tindakan merupakan bentuk kekeliruan dalam penetapan hukum. Ketika 

risiko kerusakan dan penderitaan lebih dominan dibandingkan maslahat yang diharapkan, maka perbuatan 

tersebut tidak lagi dapat dipertahankan secara normatif. Film Frankenstein (2025) secara naratif 

menunjukkan bagaimana ambisi ilmiah yang tidak dikontrol oleh etika dan tanggung jawab moral justru 

melahirkan ketimpangan serius antara kemampuan teknis manusia dan kewajiban moralnya. Dengan 

demikian, dialog penolakan peringatan moral dalam film ini berfungsi sebagai kritik terhadap praktik sains 

yang melampaui batas etis, sekaligus mempertegas pentingnya istinbāth hukum yang berorientasi pada 

kemaslahatan dan pencegahan kerusakan. 

 

Penelantaran Makhluk dan Putusnya Tanggung Jawab 

Ketimpangan ini sampai pada puncaknya ketika adegan makhluk ciptaan Victor Frankenstein ini 

berhasil hidup. Bersamaan dengan kejadian itu, alih-alih Victor bertanggung jawab terhadap ciptaannya, Ia 

justru diliputi oleh perasaan takut, terkejut, dan perasaan bersalah sehingga akhirnya makhluk tersebut Ia 

tinggalkan sendirian di laboratoriumnya. Adegan ini menjadi titik balik naratif sekaligus etis dalam alur 

film, karena sejak saat itu, hubungan antara pencipta makhluk dan ciptaannya berubah menjadi timpang 

dan tidak berimbang. Makhluk yang baru saja diciptakan tidak memperoleh bimbingan, perlindungan, 

maupun pengakuan, sehingga sejak awal keberadaannya telah ditempatkan dalam kondisi keterasingan 

sosial dan psikologis. 

Dalam sudut pandang Ushul Fikih, penciptaan tidak hanya dilihat sebagai tindakan yang selesai di 

awal, tetapi juga melibatkan akibat yang terus berlangsung yang melekat pada individu yang melakukannya. 

Tindakan Victor yang meninggalkan hasil karyanya bisa ditelaah dengan prinsip al-ḍarar yuzāl (bahaya 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2191 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

harus diatasi), karena pengabaian itu langsung menimbulkan kerugian yang nyata, baik berupa penderitaan 

emosional pada makhluk maupun konsekuensi sosial yang ditimbulkannya. Al-Shāṭibī (2004) menegaskan 

bahwa hukum syariat bertujuan untuk menghindari segala bentuk kerusakan sejak munculnya, dan setiap 

tindakan yang dapat menimbulkan bahaya berkelanjutan harus dicegah atau diperbaiki. Dengan demikian, 

ketidakmampuan Victor untuk menanggung akibat dari karyanya mencerminkan pelanggaran terhadap 

prinsip dasar kemaslahatan dalam hukum syariat. 

Lebih jauh, prosedur istinbāth hukum di dalam Ushul Fikih mengharuskan agar suatu tindakan tidak 

hanya dievaluasi dari niat dan pelaksanaannya, melainkan juga dari konsekuensi yang dihasilkannya 

(ma’ālāt al-af‘āl). Ibn al-Qayyim (1991) menekankan bahwa membiarkan dampak negatif tumbuh akibat 

suatu tindakan adalah bentuk pembiaran hukum yang tidak bisa diterima. Dalam hal ini, pengabaian 

makhluk oleh Victor menghilangkan legitimasi moral dan normatif dari proses penciptaan itu sendiri. Film 

Frankenstein (2025) secara tidak langsung menegaskan bahwa penciptaan yang tidak disertai dengan 

tanggung jawab yang berkelanjutan bukan hanya sebuah kekurangan etika, tetapi juga merupakan 

pelanggaran serius terhadap prinsip etika penciptaan dalam Islam, yang memerlukan keseimbangan antara 

kemampuan teknis manusia dan tanggung jawab moral yang diembannya. 

 

Penderitaan Makhluk sebagai Dampak Ketimpangan Penciptaan 

Dalam film Frankenstein (2025), penderitaan makhluk Frankestein ini menjadi salah satu bagian 

paling emosional sekaligus reflektif. Makhluk yang digambarkan terus-menerus tersebut mengalami 

penolakan, kekerasan fisik, dan keterasingan sosial akibat penampakan tubuhnya yang dianggap 

menyimpang dari norma kemanusiaan. Seluruh interaksi sosial yang dilakukan makhluk tersebut berakhir 

dengan kehadiran rasa takut, hinaan, atau tindakan represif sehingga menempatkan makhluk tersebut 

sebagai ”The Other” dalam struktur sosial masyarakat. Keterangan ini menunjukkan bahwa perbedaan fisik 

menjadi dasar atas lahirnya kesenjangan sosial dan diskriminasi yang sistematis. 

Ushul Fiqh memiliki pandangan bahwa situasi tersebut memperlihatkan kegagalan serius dalam 

memproteksi tujuan-tujuan syariat (maqashid al-shariah), terkhusus hifz al-nafs (penjagaan jiwa) dan hifz 

al-’ird (penjagaan martabat). Setiap tindakan yang menjadi sebab terhadap hilangnya rasa aman, rasa 

hormat, dan martabat manusia ditegaskan oleh Al-Shatibi (2004) sebagai tindakan yang bertentangan 

dengan tujuan utama syariat. Ruang kerusakan berlapis telah terbuka dalam tingkat individual maupun 

masyarakat luas, akibat penciptaan makhluk tanpa perlindungan moral dan sosial. 

Lebih jauh lagi, tuntutan proses istinbath hukum terhadap bentuk penciptaan atau inovasi manusia 

harus membawa keadilan dan kemaslahatan, bukan ketimpangan atau penindasan. Ibn al-Qayyim (1991), 

berpendapat bahwa keadilan merupakan ruh dari seluruh hukum syariat, dan setiap praktek yang melahirkan 

kezaliman tidak dapat dibenarkan secara normatif. Ketidakadilan sosial yang dialami oleh makhkuk bukan 

sekadar tragedi individual telah ditegaskan melalui film Frankenstein (2025) itu sendiri, melainkan sanksi 

langsung dari penciptaan yang tidak disertai kerangka etika, tanggung jawab moral, dan orientasi 

kemaslahatan sebagaimana dituntut dalam Ushul Fiqh.  

 

Analisis Ushul Fikih Dan Istinbāth Hukum Dalam Film Frankenstein (2025) 

Kerangka Maqāṣid al-Sharī‘ah 

Persoalan penciptaan makhluk dalam film Frankenstein (2025) termasuk persoalan kontemporer (al-



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2192 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

nawāzil) yang tidak memiliki rujukan langsung dalam nash. Oleh karena itu, proses istinbāth hukum 

dilakukan melalui pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah untuk menilai sejauh mana tindakan penciptaan tersebut 

menjaga atau merusak kemaslahatan manusia (Al-Shāṭibī, 2004). 

Ḥifẓ al-Nafs (Penjagaan Jiwa) 

Penciptaan makhluk oleh Victor Frankenstein gagal memenuhi prinsip penjagaan jiwa karena tidak 

disertai perlindungan fisik dan psikologis. Penelantaran makhluk setelah ia hidup menyebabkan penderitaan 

dan kekerasan, baik terhadap makhluk itu sendiri maupun masyarakat, sehingga bertentangan dengan tujuan 

utama syariat dalam menjaga kehidupan (Al-Shāṭibī, 2004). 

al-‘Aql (Penjagaan Akal) 

Dominasi akal instrumental dalam eksperimen Victor menunjukkan penggunaan akal yang terlepas 

dari kontrol etika dan nilai moral. Akal diposisikan sebagai alat absolut untuk menguasai kehidupan, bukan 

sebagai sarana untuk menyadari keterbatasan manusia. Hal ini bertentangan dengan konsep penjagaan akal 

dalam syariat yang menuntut penggunaan akal secara bertanggung jawab dan bermoral (Ibn ‘Āshūr, 2006). 

Sadd al-Dharī‘ah (Menutup Jalan Kerusakan) 

Eksperimen penciptaan kehidupan membuka jalan bagi berbagai bentuk mafsadat, seperti 

penderitaan makhluk dan kekacauan sosial. Dalam Ushul Fikih, tindakan yang berpotensi menimbulkan 

kerusakan di masa depan dapat dicegah sejak awal meskipun manfaatnya belum sepenuhnya terwujud (Al-

Zuḥaylī, 1986). 

Ma’ālāt al-Af‘āl (Pertimbangan Akibat Perbuatan) 

Victor gagal mempertimbangkan konsekuensi jangka panjang dari tindakannya. Film menunjukkan 

bahwa tragedi yang terjadi merupakan akibat langsung dari penciptaan yang mengabaikan dampak sosial 

dan moral. Mengabaikan akibat perbuatan merupakan kekeliruan serius dalam penetapan hukum (Ibn al-

Qayyim, 1991). 

Ḥifẓ al-‘Ird (Penjagaan Martabat) 

Makhluk Frankenstein diperlakukan sebagai objek eksperimen, bukan sebagai entitas bermartabat. 

Diskriminasi dan perendahan martabat yang dialaminya bertentangan dengan prinsip keadilan yang 

menjadi ruh syariat. Setiap tindakan yang melahirkan penghinaan dan penindasan tidak dapat dibenarkan 

secara normatif (Ibn al-Qayyim, 1991). 

Al-Ḍarar Yuzāl (Bahaya Harus Dihilangkan) 

Penciptaan yang menimbulkan mudarat nyata wajib dihentikan atau dicegah. Kegagalan Victor 

menghilangkan bahaya yang timbul justru memperparah kerusakan. Oleh karena itu, penciptaan kehidupan 

tanpa tanggung jawab etis berkelanjutan bertentangan langsung dengan prinsip Ushul Fiqh. 

 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa film Frankenstein (2025) merepresentasikan persoalan etika 

penciptaan dalam sains modern yang relevan dikaji melalui perspektif Ushul Fikih. Penciptaan makhluk 

hidup oleh Victor Frankenstein diposisikan sebagai persoalan kontemporer (al-nawāzil) yang tidak 

memiliki rujukan eksplisit dalam nash, sehingga menuntut proses istinbāṭ hukum berbasis maqāṣid al-

sharī‘ah. Film ini menunjukkan bahwa penciptaan yang hanya berlandaskan kemampuan teknis dan ambisi 



 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2193 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

ilmiah, tanpa kerangka etika dan tanggung jawab moral, berpotensi melahirkan kerusakan individual dan 

sosial yang luas. 

Ditinjau dari tujuan syariat, tindakan Victor bertentangan dengan prinsip ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-‘aql, 

dan ḥifẓ al-‘ird. Penelantaran makhluk setelah penciptaan, dominasi rasionalitas instrumental, serta 

pengabaian terhadap dampak jangka panjang eksperimen memperlihatkan kegagalan menjaga 

kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Melalui pendekatan ma’ālāt al-af‘āl dan kaidah al-ḍarar yuzāl, 

film ini menegaskan bahwa suatu perbuatan tidak dapat dibenarkan secara normatif apabila konsekuensi 

yang ditimbulkannya didominasi oleh mafsadat dibandingkan maslahat yang diharapkan. 

Lebih jauh, film Frankenstein (2025) menegaskan urgensi penerapan prinsip sadd al-dharī‘ah dalam 

merespons perkembangan sains dan teknologi. Penolakan terhadap peringatan moral serta kegagalan 

mengontrol dampak penciptaan menunjukkan pentingnya integrasi antara ilmu pengetahuan, etika, dan 

tujuan syariat. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa Ushul Fikih memiliki relevansi 

metodologis yang kuat sebagai kerangka normatif dalam menilai dan mengarahkan praktik ilmiah agar tetap 

berada dalam koridor kemaslahatan dan tanggung jawab kemanusiaan. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qaraḍāwī, Y. (1999). Fiqh al-nawāzil: Dirāsah ta’sīliyyah taṭbīqiyyah. Cairo: Dār al-Qalam. 

Al-Shāṭibī, A. I. (2004). Al-Muwāfaqāt fī uṣūl al-sharī‘ah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

https://archive.org/details/almuwafaqatfiusu01shibuoft/page/n180/mode/2up 

Al-Zuḥaylī, W. (1986). Uṣūl al-fiqh al-islāmī. Damascus: Dār al-Fikr. 

Canavan, G. (2014). Frankenstein and the ethics of modernity. Journal of Narrative Theory, 44(3), 353–

372. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches (4th 

ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. https://doi.org/10.5539/ELT.V12N5P40 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (Eds.). (2018). The SAGE handbook of qualitative research (5th ed.). 

Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Habermas, J. (2003). The future of human nature. Cambridge: Polity Press. 

https://www.researchgate.net/publication/249147936_Jurgen_Habermas_The_Future_of_Human

_Nature_translated_by_Hella_Beister_Max_Pensky_and_William_RehgThe_Future_of_Human_

Nature 

Ibn ‘Āshūr, M. T. (2006). Maqāṣid al-sharī‘ah al-islāmiyyah. Amman: Dār al-Nafā’is. 

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah. (1991). I‘lām al-muwaqqi‘īn ‘an rabb al-‘ālamīn. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Ibnu Mājah, Muḥammad bin Yazīd. Sunan Ibnu Mājah. Riyadh: Dār al-Salām, 2009.  

Kamali, M. H. (1991). Principles of Islamic jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts Society. 

https://asimiqbal2nd.wordpress.com/wp-content/uploads/2009/06/islamic-law.pdf 

Krippendorff, K. (2019). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.). Thousand Oaks, 

CA: Sage Publications. https://us.sagepub.com/en-us/nam/content-analysis/book258450 

Neuendorf, K. A. (2017). The content analysis guidebook (2nd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications. 

https://archive.org/details/almuwafaqatfiusu01shibuoft/page/n180/mode/2up
https://doi.org/10.5539/ELT.V12N5P40
https://www.researchgate.net/publication/249147936_Jurgen_Habermas_The_Future_of_Human_Nature_translated_by_Hella_Beister_Max_Pensky_and_William_RehgThe_Future_of_Human_Nature
https://www.researchgate.net/publication/249147936_Jurgen_Habermas_The_Future_of_Human_Nature_translated_by_Hella_Beister_Max_Pensky_and_William_RehgThe_Future_of_Human_Nature
https://www.researchgate.net/publication/249147936_Jurgen_Habermas_The_Future_of_Human_Nature_translated_by_Hella_Beister_Max_Pensky_and_William_RehgThe_Future_of_Human_Nature
https://asimiqbal2nd.wordpress.com/wp-content/uploads/2009/06/islamic-law.pdf
https://us.sagepub.com/en-us/nam/content-analysis/book258450


 
 
 

 
 

 

----------------- 

Istinbāṭh Hukum Dan Etika Penciptaan Dalam Film Frankenstein (2025):  

Analisis Ushul Fiqh Terhadap Fenomena Sains Kontemporer  

(Firdaus, et al.)  

        2194 

eISSN 3090-174X & pISSN 3090-1367  

 

Sachedina, A. (2009). Islamic biomedical ethics: Principles and application. Oxford: Oxford University 

Press. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195378504.001.0001 

Shelley, M. (1818). Frankenstein; or, The modern Prometheus. London: Lackington, Hughes, Harding, 

Mavor & Jones.https://www.gutenberg.org/ebooks/84 

Frankenstein. (2025). Film. Disutradarai oleh Guillermo del 

Toro.https://www.imdb.com/title/tt1312221/?ref_=nv_sr_srsg_0_tt_8_nm_0_in_0_q_fran 

 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195378504.001.0001
https://www.gutenberg.org/ebooks/84
https://www.imdb.com/title/tt1312221/?ref_=nv_sr_srsg_0_tt_8_nm_0_in_0_q_fran

