elSSN 3090-174X & pISSN 3090-1367
Vol. 2, No. 1, Tahun 2026

doi.org/10.63822/1rdrta71
Hal. 105-114

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi
Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri

lyok Andriyanto!, Fawarti Gendra Nata Utami?
Institut Seni Indonesia Surakarta'?

*Email Korespodensi: fafautamil@gmail.com

Diterima: 23-12-2025 | Disetujui: 03-01-2026 | Diterbitkan: 05-01-2026

ABSTRACT

Kethek Ogleng is a traditional performing art form that has developed in Wonogiri Regency and holds strong
historical and cultural value. The sustainability of this art form depends heavily on the regeneration process of
artists, which occurs through the transmission of knowledge between generations. This study aims to examine the
transmission patterns of knowledge carried out by traditional artists in their efforts to regenerate Kethek Ogleng
in Wonogiri Regency. The research method used was qualitative with a descriptive-analytical approach. Data
collection techniques included observation, in-depth interviews with artists, trainers, and the next generation, and
documentation. The results indicate that the transmission pattern of Kethek Ogleng knowledge occurs informally
through direct learning, role models, and repeated practice within the family environment and art studios.
Furthermore, the transmission process is also influenced by the role of the community, local cultural values, and
support from the surrounding community. This study concludes that traditional and community-based knowledge
transmission patterns are key factors in fostering the emergence and regeneration of Kethek Ogleng in Wonogiri
Regency.

Keywords: knowledge transmission, traditional artists, regeneration, Kethek Ogleng, Wonogiri

ABSTRAK

Kesenian Kethek Ogleng merupakan salah satu seni pertunjukan tradisional yang berkembang di Kabupaten
Wonogiri dan memiliki nilai historis serta kultural yang kuat. Keberlanjutan kesenian ini sangat bergantung pada
proses regenerasi seniman yang terjadi melalui pola transmisi pengetahuan antar generasi. Penelitian ini bertujuan
untuk mengkaji pola transmisi pengetahuan yang dilakukan oleh seniman tradisi dalam upaya meregenerasi seni
Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan
deskriptif-analitis. Teknik pengumpulan data meliputi observasi, wawancara mendalam dengan seniman, pelatih,
dan generasi penerus, serta dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola transmisi pengetahuan seni
Kethek Ogleng berlangsung secara informal melalui pembelajaran langsung, keteladanan, dan praktik berulang
dalam lingkungan keluarga maupun sanggar seni. Selain itu, proses transmisi juga dipengaruhi oleh peran
komunitas, nilai-nilai budaya lokal, serta dukungan masyarakat sekitar. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pola
transmisi pengetahuan yang bersifat tradisional dan berbasis komunitas menjadi faktor utama dalam menjaga
keberlanjutan dan regenerasi seni Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri.

Kata kunci: transmisi pengetahuan, seniman tradisi, regenerasi, Kethek Ogleng, Wonogiri

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Andriyanto, |., & Nata Utami, F. G. (2026). Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi
Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri. Jurnal limu Sosial Dan Humaniora, 2(1), 105-114.
https://doi.org/10.63822/1rdrta71

L ) Putibhed by: ) D
Pindo?ishing | 105


mailto:fafautami1@gmail.com

mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

PENDAHULUAN

Kesenian tradisional merupakan bagian penting dari identitas budaya masyarakat yang berfungsi
sebagai media ekspresi nilai, norma, dan kearifan lokal. Salah satu kesenian tradisional yang berkembang
di wilayah Jawa Tengah, khususnya di Kabupaten Wonogiri, adalah kesenian Kethek Ogleng. Kesenian ini
dikenal sebagai seni pertunjukan rakyat yang menggabungkan unsur tari, musik, dan dramatik, serta
merepresentasikan simbol-simbol kehidupan masyarakat pedesaan. Keberadaan Kethek Ogleng tidak hanya
berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai sarana pewarisan nilai budaya dan identitas lokal.

Secara historis, Kethek Ogleng tumbuh dan berkembang dalam lingkungan masyarakat agraris
Wonogiri melalui tradisi lisan dan praktik turun-temurun. Pengetahuan mengenai gerak tari, iringan musik,
tata rias, kostum, serta makna simbolik pertunjukan diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya
secara informal. Proses pewarisan ini umumnya dilakukan oleh seniman tradisi melalui hubungan langsung
antara guru dan murid, baik dalam lingkup keluarga maupun komunitas seni, seperti sanggar dan kelompok
kesenian. Pola pewarisan yang bersifat nonformal ini menjadi ciri khas transmisi pengetahuan dalam
kesenian tradisional.

Namun demikian, perkembangan zaman, perubahan sosial, serta masuknya budaya populer dan
media digital membawa tantangan tersendiri bagi keberlangsungan kesenian Kethek Ogleng. Minat
generasi muda terhadap kesenian tradisional cenderung mengalami penurunan, sementara regenerasi
seniman tidak selalu berjalan secara optimal. Kondisi ini menuntut adanya pemahaman yang lebih
mendalam mengenai bagaimana pola transmisi pengetahuan seniman tradisi berlangsung dan sejauh mana
pola tersebut mampu mendukung proses regenerasi kesenian Kethek Ogleng di tengah dinamika
masyarakat modern.

Oleh karena itu, kajian mengenai pola transmisi pengetahuan seniman tradisi dalam regenerasi
kesenian Kethek Ogleng menjadi penting untuk dilakukan. Penelitian ini diharapkan dapat mengungkap
bentuk-bentuk transmisi pengetahuan yang diterapkan oleh seniman tradisi, faktor-faktor yang
memengaruhinya, serta peran komunitas dan lingkungan sosial dalam menjaga keberlanjutan kesenian
tersebut. Hasil penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan kontribusi akademik dalam kajian seni
dan budaya, tetapi juga menjadi bahan pertimbangan bagi upaya pelestarian dan pengembangan kesenian
Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri.

Seni pertunjukan tradisi Kethek Ogleng merupakan kesenian tradisi-kerakyatan yang ikonik di
daerah Wonogiri. Nilai ikonik ini merupakan hasil analisis tim peneliti gabungan dari kantor Litbang dan
Disbudparpora Kabupaten Wonogiri, serta Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat
(LPPM) Universitas Sebelas Maret (UNS) Solo, bahwa kesenian Kethek Ogleng didengungkan akan
menjadi ikon unggulan di daerah tersebut dan didaftarkan ke UNESCO. Kendati demikian, status tentang
kepemilikan Kethek Ogleng selain diakui sebagai kesenian lokal-kerakyatan Wonogiri, nyatanya masih
diperdebatkan oleh beberapa daerah seperti Pacitan dan Wonosari, yang juga mengakui kepemilikan
kesenian tersebut. Terlepas dari rasa kepemilikan seni pertunjukan tradisi-kerakyatan Kethek Ogleng yang
atraktif, sajiannya kini semakin beragam. Eksistensi seni Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri hingga
saat ini masih bisa ditemui di beberapa kecamatan di antaranya seperti Ngadirojo, Wonogiri, Jatisrono,
Kismantoro, dan Slogohimo (Sukijo, wawancara 12 Mei 2025).

Asal-usul nama kesenian Kethek Ogleng berasal dari kata kethek yang dalam bahasa Indonesia berarti
kera, sedangkan ogleng adalah bunyi saron dan demung yang menghasilkan bunyi gleng (Sukisno, 2018:
18), maka dalam masyarakat pemilik seni di Wonogiri, seni Kethek Ogleng dapat dimaknai tarian kera

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri
(Andriyanto, et al.)

1 106



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

dengan gerak lucu dan atraktif dengan iringan gamelan yang berbunyi ogleng-ogleng. Tari ini merupakan
bentuk refleksi tentang gerak-gerak ekspresif dan akrobatik yang menyajikan tingkah laku kera dengan
kostum putih. Penari Kethek Ogleng memakai kostum yang menyerupai kera dari ujung kepala hingga kaki.
Secara komunal, keberadaan seni Kethek Ogleng bagi masyarakat di Wonogiri memiliki peranan penting
dalam setiap penyelenggaraan ritus sosial sebagai kesenian hiburan. Kehadirannya mempunyai peran
sebagai pelengkap atas terselenggaranya pesta hajatan, khitanan, atau untuk perayaan usai pasca panen.
Sejalan dengan pernyataan Soedarsono (2002: 19) bahwa di dalam tari pasti memuat nilai-nilai masyarakat
setempat, karena tari merupakan salah satu bentuk visualisasi dan representasi pemaknaan hidup kelompok
sosial tertentu. Oleh karena itu, tari bukan hanya gerak yang terlihat tetapi tari juga mempunyai fungsi
sebagai sarana upacara, pendidikan, symbol identitas budaya, hiburan, dan tontonan.

Pada latar kesejarahan, seni Kethek Ogleng diciptakan oleh Darjino, seorang warga Wonogiri, dan
kemudian disempurnakan oleh Suwiryo, maupun Samidjo di tahun 1967. Secara turun-temurun, setelah
Samidjo meninggal tarian ini dilestarikan oleh Sukijo hingga menjadi ikon Kabupaten Wonogiri.
Sedangkan dalam versi Pacitan, seni Kethek Ogleng dipopulerkan pada tahun 1962 oleh Sutiman, warga
Desa Tokawi, Kecamatan Nawangan, Kabupaten Pacitan (Hendriyanto, et.,al., 2021).

Menurut Ludiro, yang kini juga aktif mengajar seni tradisi Kethek Ogleng kepada siswa sekolah di
Wonogiri menuturkan bahwa sebetulnya tari Kethek Ogleng ini memang sudah lama digadang-gadang
menjadi ikon Kabupaten Wonogiri sejak tahun 1967 (Ludiro, wawancara 4 Januari 2020). Sosok Samidjo
adalah seorang guru bagi Sukijo. Samidjo adalah orang yang mempopulerkan seni Kethek Ogleng. Samidjo
bersama dengan grupnya pernah membawakan sajian yang melibatkan banyak rombongan dalam formasi
lengkap berjumlah puluhan orang. Pergerakan seni tradisi kerakyatan Kethek Ogleng yang dilestarikan
Samidjo pada waktu itu menjadi pusat perhatian Pemerintah Daerah Wonogiri, walaupun sampai saat ini
tidak diketahui secara pasti kapan tarian ini diciptakan.

Sifat pewarisan turun-temurun dalam seni tradisional kerakyatan Kethek Ogleng ini sejalan dengan
pernyataan Melville J. Herkovits bahwa kebudayaan merupakan sesuatu yang bersifat super-organik,
karena kebudayaan bersifat turun temurun dari generasi ke generasi berikutnya, walaupun manusia yang
ada di dalam masyarakat senantiasa silih berganti disebabkan kematian dan kelahiran (Nur’aini, 2020).

Penelitian ini mengkaji tentang pola transmisi pengetahuan seniman terhadap seni Kethek Ogleng di
Kabupaten Wonogiri. Secara definisi, pola merupakan bentuk atau model yang dapat dipakai untuk
menghasilkan suatu atau bagian dari sesuatu. Merujuk pada Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI)
dijelaskan bahwa pola adalah model; sistem (cara kerja); dan bentuk (struktur) yang tetap (Tim Penyusun,
2001: 692).

Sebagai cabang dari seni, tarian merupakan a human practice where hidden values and attitudes of
people, communities and cultures become embodied and visually perceptible (Kapper, 2016: 93). Oleh
karena itu, di dalam tari pasti memuat nilai-nilai pengetahuan masyarakat setempat karena tari sebagai
bentuk visualisasi pemaknaan hidup kelompok sosial tertentu.

Penelitian ini menggunakan teori behaviorisme yang di dalam perspektif sosiologis memusatkan
perhatian pada korelasi di antara efek-efek perilaku seorang aktor terhadap lingkungan dan dampaknya.
Menariknya pada teori behaviorisme ini memiliki jalinan antara faktor sejarah, reaksi lingkungan masa
lampau dan konsekuensinya dengan modifikasi perilaku di masa kini. Konsekuensi masa lampau pada
perilaku tertentu akan berhubungan dengan keadaannya yang sekarang, dengan mengetahui apa yang
ditimbulkan suatu perilaku di masa lampau, maka dapat diprediksi apakah seorang aktor dapat

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri
(Andriyanto, et al.)

I 107



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

menghasilkan perilaku yang sama di dalam situasi yang sekarang (Ritzer, 2012: 708-709). Teori tersebut
dipakai sebagai pijakan dasar untuk mengungkap penuturan Sukijo ketika dahulu belajar menari kepada
Samidjo guru sekaligus seniman Kethek Ogleng senior, yaitu berdasarkan dari cerita pengalaman Sukijo
yang belajar kepada Samidjo selama lima tahun, menjalankan instruksi yang diajarkan Samidjo,
menghapalkan gerakan, mencerap atau meresepsi lingkungan, dan menghayati gerakan tubuh hingga
menyerupai karakter perilaku seekor kera. Kemudian, teori tersebut juga menjadi pijakan dalam melihat
pola transmisi dan cara Sukijo dalam mengajarkan kepada murid-muridnya pada saat ini.

Kajian ilmiah yang mengulas tentang seni pertunjukan Kethek Ogleng pada penelitian sebelumnya
pernah dituliskan oleh beberapa peneliti, di antaranya diungkap bahwa di tengah-tengah dinamika
perubahan sosial masyarakat seni pertunjukan Kethek Ogleng mengalami tantangan yang berat, meskipun
ditetapkan menjadi ikon tradisional dan kebanggaan budaya lokal Wonogiri, maka upaya revitalisasi
dilakukan dengan cara pengintegrasian ke ranah pelestarian melalui pengembangan pariwisata (Warto,
2014). Persinggungan letak geografis terhadap seni Kethek Ogleng menghasilkan variasi sajiannya. Seni
Kethek Ogleng juga berkembang di Kabupaten Pacitan, Jawa Timur dan Kabupaten Gunung Kidul,
Yogyakarta. Menurut Hendriyanto, et.,al (2021), di Pacitan terbagi atas enam gerakan pokok di dalam sajian
seni Kethek Ogleng dan dielaborasi dengan tari Tompe pada akhir bagian sedangkan seni Kethek Ogleng
yang ada di Wonogiri terbagi menjadi tiga bagian utama.

Pada sajian seni pertunjukan Kethek Ogleng di masa sekarang menggunakan acuan dalam proses
gerak yaitu atraksi (gerak improvisasi), gerak asli kera, dan gerak gaya Surakarta yang pada beberapa
bagian merupakan gerakan yang menganut pada tempo dulu, namun yang sekarang diinovasi dengan
beberapa gerakan yang dibuat rampak menganut iramanya dengan unsur garap iringan tari Kethek Ogleng
secara urutan yaitu gending Gangsaran, Jola-Joli, Srepegan, Kudangan, Sampak, Ladrang, Ayak-ayakan
(Nurpilang & Hadisubagya, 2021:91).

Rumusan Masalah

Penelitian ini merupakan langkah-langkah awal untuk melihat perspektif lain dari keberadaan seni
Kethek Ogleng Wonogiri. Perspektif yang menjadi orientasi penelitian ini adalah pola transmisi
pembelajaran seni Kethek Ogleng dari generasi ke generasi yang dilakukan oleh seniman tradisi Kethek
Ogleng, yaitu Sukijo. Peranan Sukijo sebagai seniman tradisi secara khusus menjadi topik pilihan dalam
mengungkap jalinan pola transformasi pembelajaran seni Kethek Ogleng. Sukijo mempunyai strategi
tersendiri dalam mempertahankan dan mengalih-tularkan pengetahuan kepada murid-muridnya. Pola
transmisi yang diajarkan Sukijo memiliki kesamaan dengan cara pengajaran Samidjo kepada Sukidjo.

Selain itu, penelitian ini didasari atas kebutuhan untuk memberikan informasi dalam rangka melihat
potensi seni dan budaya di subsektor seni pertunjukan tari, yang ditinjau dari aspek pemasaran, aspek
produksi kekaryaan, aspek keuangan dan analisis terhadap potensi terjadinya dampak di sub-sektor ini.

Tujuan dan Manfaat Penelitian

Penelitian ini bertujuan mengungkap pola transmisi pembelajaran seni Kethek Ogleng dari generasi
ke generasi yang dilakukan oleh seniman tradisi Kethek Ogleng, dan menyediakan rujukan bagi perbankan
maupun lembaga keuangan lainnya dalam rangka meningkatkan potensi di bidang seni dan kebudayaan,
khususnya seni pertunjukan. Selain itu juga menjembatani agar seniman bisa mendapatkan bantuan modal

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri
(Andriyanto, et al.)

1 108



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

ketika proses produksi, membangun jaringan seni secara lebih luas, dan dapat sebagai rujukan untuk
menentukan langkah baru dalam upaya konservasi dan revitalisasi seni tradisi.

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan deskripsi kualitatif dengan metode literatur review/ studi
kepustakaan yang dikumpulkan dari data-data sekunder terkait tentang narasi cerita Kethek Ogleng

PEMBAHASAN
Narasi Cerita Kethek Ogleng

Kesenian Kethek Ogleng merupakan seni pertunjukan tradisional rakyat yang tumbuh dan
berkembang di Kabupaten Wonogiri. Kesenian ini memadukan unsur tari, musik pengiring, dan ekspresi
dramatik yang menampilkan tokoh kera sebagai simbol utama. Dalam konteks masyarakat lokal, Kethek
Ogleng tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media penyampaian nilai-nilai budaya,
solidaritas sosial, dan identitas masyarakat Wonogiri. Keberadaan kesenian ini sejak awal berkembang
melalui sistem pewarisan tradisi secara lisan dan praktik langsung, sehingga proses transmisi pengetahuan
menjadi aspek penting dalam keberlanjutannya

Seni pertunjukan Kethek Ogleng mengisahkan seekor kera jelmaan Raden Gunung Sari dalam upaya
mencari Dewi Sekartaji yang pergi meninggalkan istana dan kepergian Dewi Sekartaji dari istana karena
ingin mencari kekasihnya yang juga pergi dari kerajaan Kediri, yaitu Raden Panji Asmorobangun (Suryani,
1996:4). Di dalam cerita panji ini dikisahkan, ketika Raden Gunung Sari ingin mengelabuhi penduduk agar
bebas keluar masuk desa dan hutan, maka sang raden menjelma menjadi seekor kera putih, banyak tingkah,
lincah, dan mudah bergaul dengan warga.

Ada juga versi cerita lain, yaang disadur dari kisah Raja Jenggala. Konon, versi ini mengisahkan
sebuah percintaan yang tidak disetujui oleh ayah dari tokoh wanita, karena sang ayah sudah mempunyai
calon untuk dijodohkan dengan anaknya. Tokoh wanita dalam kisah percintaan ini adalah Dewi Sekartaji.
la tidak mencintai laki-laki pilihan ayahnya, lantaran sudah mempunyai kekasih, yaitu Raden Panji
Asmorobangun yang merupakan anak dari seorang raja asal Kediri. Karena Dewi Sekartaji tidak mau
menikah dengan laki-laki selain Raden Panji, maka ia pun melarikan diri dari istana tanpa sepengetahuan
ayahnya. Malam itu, Dewi Sekartaji ditemani beberapa dayang pergi menuju arah barat. Berita hilangnya
Dewi Sekartaji terdengar hingga Kediri. Tanpa berpikir panjang, Panji Asmorobangun bergegas mencari
sang pujaan hati hingga ketemu. Dalam perjalanan mencari Dewi Sekartaji, Panji Asmorobangun
mendatangi rumah seorang pendeta yang ternyata sudah mengetahui maksud kedatangannya. Oleh sang
pendeta, Panji Asmorobangun diminta pergi ke arah barat dan menyamar menjadi seekor kera. Setelah
proses pencarian yang dilakukan Panji, pada akhirnya sepasang kekasih itu dipertemukan. Kemudian, Dewi
Sekartaji dan Raden Panji Asmorobangun sepakat kembali ke Kerajaan Jenggala untuk melangsungkan
prosesi pernikahan (Sukijo, wawancara 12 Mei 2025).

Pada ragam bentuk sajiannya, sekarang terdapat dua bentuk tari Kethek Ogleng, yaitu dalam bentuk
cerita utuh dan ada yang mengambil sebagian babak dari perjalanan cerita percintaan antara dua insan anak
raja. Pada iringan sajian seni Kethek Ogleng juga disempurnakan dengan gending dan syair kudangan
Kethek Ogleng yang diciptakan oleh Ki Narto Sabdo sebagai penguat kontekstualisasi dengan gerak seni

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri
(Andriyanto, et al.)

7 109



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Kethek Ogleng, sehingga perpaduan tersebut tampak harmonis (Hendriyanto, et.,al., 2021). Kini yang lebih
diminati oleh masyarakat Kabupaten Wonogiri cenderung disajikan bagian kecil dari kisah tersebut. Seperti
hanya menampilkan Kethek Ogleng saja. Namun, apabila ada acara hajatan besar seperti hajatan tingkat
kabupaten seringkali menggunakan bentuk tari kolosal yang menceritakan kisah perjalanan cinta antara
Dewi Sekartaji dengan Raden Panji Asmorobangun dari awal hingga akhir perjumpaan manis pernikahan
kedua anak raja itu.

Pola Transmisi Pengetahuan Seni Kethek Ogleng

Hasil kajian menunjukkan bahwa transmisi pengetahuan dalam kesenian Kethek Ogleng
berlangsung secara nonformal dan berbasis pengalaman. Seniman tradisi berperan sebagai sumber utama
pengetahuan yang mentransfer keterampilan dan pemahaman seni kepada generasi penerus melalui metode
belajar sambil praktik. Proses ini meliputi pengenalan gerak tari, teknik ekspresi, iringan musik, serta
pemaknaan simbolik pertunjukan. Pola transmisi pengetahuan yang dominan adalah transmisi langsung
(direct transmission) melalui keteladanan dan pengulangan. Calon penari dan penabuh belajar dengan cara
mengamati, meniru, dan mempraktikkan secara berulang-ulang di bawah bimbingan seniman senior. Pola
ini memperkuat hubungan personal antara guru dan murid serta menumbuhkan ikatan emosional yang
berperan penting dalam menjaga keberlangsungan kesenian

Sebuah kebudayaan juga melakukan antisipasi masa depan dengan menyiapkan generasi muda
dengan informasi, sikap-sikap, dan ketrampilan tertentu yang direncanakan untuk menghadapi situasi
tertentu yang akan datang (Torang, 2014:106). Oleh karena itu dalam penyampaian atau transmisi
pengintegrasian suatu produk kebudayaan dari suatu generasi ke generasi memiliki beberapa istilah cara-
cara, yakni enculturation (melalui pewarisan), socialization (melalui sosialisasi atau pemasyarakatan),
education (melalui pendidikan), dan schooling (sarana Pendidikan sekolah). Setiap domain transmisi
pengetahuan memiliki perbedaan pola pengajarannya. Pada kesenian Kethek Ogleng saat ini transmisi
pengetahuan dilakukan dalam beberapa domain, termasuk yang dilakukan oleh seniman pelakunya seperti
Sukijo. Pada bagian ini akan diuaraikan domain transmisi yang dilakukan Sukijo sebagai seniman tradisi
Kethek Ogleng, yaitu melalui perilaku sehari-hari dan dalam gerakan tari, baik pada saat praktek latihan
maupun pementasan.

Regenerasi seniman Kethek Ogleng sangat bergantung pada keberhasilan pola transmisi
pengetahuan yang diterapkan. Penelitian menunjukkan bahwa regenerasi berjalan efektif ketika transmisi
dilakukan secara berkelanjutan dan melibatkan generasi muda sejak usia dini. Keterlibatan aktif generasi
muda memungkinkan internalisasi nilai-nilai kesenian serta pembentukan identitas sebagai seniman tradisi.
Namun, tantangan muncul seiring dengan perubahan sosial dan budaya. Modernisasi, tuntutan pendidikan
formal, serta pengaruh budaya populer menyebabkan berkurangnya intensitas interaksi antara seniman
senior dan generasi penerus. Kondisi ini berdampak pada melemahnya proses transmisi pengetahuan dan
berpotensi menghambat regenerasi seniman Kethek Ogleng.

Secara komunal, gerakan pada seni pertunjukan rakyat Kethek Ogleng memiliki beberapa ciri
autentik yang terepresentasi dari beberapa gerakan yang menirukan perilaku kera, yaitu seperti gerakan
merangkak seperti kera yang sedang berjalan dengan kedua tangan dan kedua kaki, gerakan melompat-
lompat secara cepat dan lincah yang dilakukan dengan berpindah-pindah tempat, gerakan kedua kaki
dengan tangan berada di depan dada mirip perilaku kera saat duduk dan menggerakan tangan dan kakinya,
gerakan bergelantungan akrobatik menggunakan kedua tangan pada tiang dengan posisi kaki tanpa

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri
(Andriyanto, et al.)

7 110



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

bertumpu di tanah atau berada di ketinggian, memperagakan gerakan menyerupai kera yang bermain-main
dengan posisi duduk semisal memakan pisang atau memegang sesuatu, ekspresi duduk termenung gelisah
dan memperhatikan suasana sekitarnya dengan memutar pandangan ke segala arah, gerakan ekspresif
dengan berjalan mengitari arena pertunjukkan, berinteraksi dengan audien penonton sekitarnya, gerakan
berguling-guling lalu kembali dengan posisi duduk, gerakan yang paling umum yaitu menggaruk badan.

Secara empiris, pola transmisi pengetahuan dalam kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri
berlangsung secara nonformal, lisan, dan berbasis praktik langsung. Pengetahuan kesenian tidak diajarkan
melalui sistem pendidikan formal, melainkan diwariskan melalui interaksi intens antara seniman senior dan
generasi penerus dalam konteks kehidupan sosial masyarakat pendukungnya. Terdapat beberapa pola
transmisi pengetahuan dalam kesenian Kethelk Ogleng;

1. Transmisi Pengetahuan Melalui Hubungan Guru—Murid Tradisional

Pola transmisi utama terjadi melalui hubungan personal antara seniman senior dan calon penerus.
Seniman tradisi berperan sebagai guru yang mentransfer pengetahuan secara langsung kepada murid
melalui proses ngélmu tular (ilmu yang ditularkan). Proses ini bersifat informal dan berlangsung secara
bertahap, dimulai dari pengenalan dasar gerak, irama, dan karakter tokoh kera hingga penguasaan ekspresi
dan penghayatan makna pertunjukan.

Pengetahuan ditransmisikan tidak melalui penjelasan verbal yang sistematis, melainkan melalui
keteladanan. Murid belajar dengan cara mengamati gerak, meniru teknik, dan mengulang praktik dalam
waktu yang panjang. Pola ini menunjukkan bahwa penguasaan seni Kethek Ogleng lebih menekankan pada
pengalaman tubuh (embodied knowledge) daripada pengetahuan teoretis.

2. Transmisi Melalui Praktik Kolektif dalam Sanggar dan Kelompok Kesenian

Selain hubungan guru—murid, transmisi pengetahuan juga berlangsung secara kolektif dalam
sanggar seni dan kelompok kesenian Kethek Ogleng. Sanggar berfungsi sebagai ruang belajar bersama di
mana pengetahuan ditransfer melalui latihan rutin, diskusi informal, serta keterlibatan langsung dalam
pementasan. Dalam konteks ini, proses transmisi bersifat horizontal dan vertikal. Transmisi vertikal terjadi
dari seniman senior ke generasi muda, sedangkan transmisi horizontal berlangsung antarsesama anggota
kelompok melalui saling berbagi pengalaman dan koreksi. Pola ini memperkuat proses regenerasi karena
pengetahuan tidak hanya bergantung pada satu individu, tetapi menjadi milik kolektif komunitas.

3. Transmisi Pengetahuan melalui Keterlibatan Langsung dalam Pertunjukan

Pertunjukan menjadi media transmisi pengetahuan yang sangat penting dalam kesenian Kethek
Ogleng. Generasi muda tidak hanya dilatih di ruang latihan, tetapi juga dilibatkan secara langsung dalam
pementasan, baik sebagai penari utama, pendukung, maupun pengrawit. Melalui pengalaman pentas,
mereka belajar memahami dinamika pertunjukan, interaksi dengan penonton, serta kemampuan improvisasi
yang menjadi ciri khas Kethek Ogleng. Proses ini mencerminkan prinsip learning by performing, di mana
pengetahuan kesenian ditransfer melalui pengalaman nyata, cara atau metode ini sering dilakukan dalam
kesenian tradisi. Pertunjukan juga menjadi sarana internalisasi nilai-nilai disiplin, tanggung jawab, dan
kebersamaan yang melekat pada praktik kesenian tradisional.

4. Transmisi Pengetahuan dalam Lingkup Keluarga dan Lingkungan Sosial

Dalam banyak kasus, transmisi pengetahuan Kethek Ogleng terjadi dalam lingkup keluarga
seniman. Anak-anak seniman tumbuh dalam lingkungan yang akrab dengan aktivitas kesenian, sehingga
proses pewarisan berlangsung secara alami sejak usia dini. Paparan yang berulang terhadap latihan dan
pertunjukan membentuk pemahaman awal terhadap kesenian tanpa proses pembelajaran yang disadari.

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri
(Andriyanto, et al.)

7 111



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Lingkungan sosial masyarakat juga berperan penting dalam transmisi pengetahuan. Dukungan
masyarakat melalui hajatan, acara adat, dan perayaan tertentu menyediakan ruang pertunjukan yang
memungkinkan keberlanjutan praktik kesenian. Dengan demikian, transmisi pengetahuan tidak hanya
menjadi tanggung jawab seniman, tetapi merupakan proses sosial yang melibatkan komunitas secara luas.
5. Tantangan dan Adaptasi Pola Transmisi Pengetahuan

Meskipun pola transmisi pengetahuan Kethek Ogleng telah berlangsung secara turun-temurun,
perubahan sosial dan budaya membawa tantangan baru. Keterbatasan waktu generasi muda, dominasi
pendidikan formal, serta pengaruh budaya populer menyebabkan berkurangnya intensitas interaksi antara
seniman senior dan calon penerus.

Sebagai bentuk adaptasi, sebagian komunitas seni mulai mengembangkan pola transmisi yang lebih
terstruktur melalui jadwal latihan tetap, pembentukan sanggar, serta pemanfaatan media digital sederhana
untuk dokumentasi gerak dan iringan. Namun, inti transmisi pengetahuan tetap bertumpu pada praktik
langsung dan interaksi sosial, yang menjadi karakter utama kesenian Kethek Ogleng. Dalam konteks
kekinian, transmisi pengetahuan Kethek Ogleng menghadapi tantangan berupa keterbatasan waktu belajar,
kurangnya minat generasi muda, serta minimnya dokumentasi tertulis. Oleh karena itu, diperlukan upaya
adaptif tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisional. Beberapa seniman dan komunitas mulai memanfaatkan
sanggar sebagai ruang pembelajaran terstruktur serta melakukan dokumentasi sederhana sebagai arsip
pengetahuan.

Upaya kolaborasi antara seniman tradisi, masyarakat, dan lembaga pendidikan juga menjadi
strategi penting dalam menjaga keberlanjutan transmisi pengetahuan. Dengan demikian, regenerasi
kesenian Kethek Ogleng dapat tetap berlangsung secara dinamis di tengah perubahan zaman.

Salah satu kelompok seni yang secara formal melakukan pembelajaran dan pewarisan gerak Kethek
Ogleng melalui latihan di studio. Yaitu Darma Giri Budaya Dance Studio, menunjukkan bahwa studio ini
menjadi ruang utama untuk mewariskan nilai-nilai budaya serta teknik pertunjukan Kethek Ogleng
kepada generasi muda melalui latihan dan praktik yang terstruktur.

Komunitas sanggar Budaya Bawang Sari (BBS) di Desa Ngambarsari Kecamatan Ngargoyoso,
menjadi contoh nyata bagaimana kelompok lokal secara aktif nguri-uri Kethek Ogleng. Mereka melakukan
pembelajaran bersama dan pementasan yang memperkuat keterampilan dan keberlanjutan seni ini di
masyarakat setempat. Di beberapa kecamatan seperti Nguntoronadi, Ngadirojo, Slogohimo, Jatipurno,
Jatisrono, Sidoharjo, Kismantoro, dan Tirtomoyo, Kethek Ogleng masih dipertunjukkan dalam berbagai
kegiatan budaya masyarakat, terutama pada acara adat, hajatan, dan festival lokal masyarakat desa —
meskipun tidak selalu dalam bentuk sanggar formal, tetapi melalui paguyuban rakyat.

Dalam acara sambutan kunjungan pejabat daerah, seperti penampilan Kethek Ogleng yang

dilakukan oleh seniman dari paguyuban Reog Singo Haldoko, terlihat keterlibatan komunitas seni yang
luas. Hal ini menunjukkan bahwa selain sanggar formal, paguyuban pertunjukan rakyat juga menjadi
arena penting untuk mentransmisikan pengetahuan seni kepada anggota baru.
Walaupun bukan sanggar seni profesional, kegiatan lomba tari Kethek Ogleng di sekolah—sekolah seperti
SMP Negeri 1 Ngadirojo dan SMP Negeri 2 Wonogiri juga menjadi bagian dari pola transmisi pengetahuan.
Kegiatan tersebut memadukan pembelajaran di kelas dengan latihan praktis sehingga generasi muda belajar
secara langsung dari guru dan pelatih yang sebelumnya sering berpengalaman dari sanggar lokal.

Sanggar, padepokan seni atau paguyuban posisinya sangat penting karena sebagai penyangga,
regenerasi dan penerus. Menjadi ruang belajar yang sistematis dimana muri-murid mendapatkan bimbingan

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri
(Andriyanto, et al.)

7 112



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

atau pembelajaran langsung dari seniornya . Pembelajaran secara kolektif baik latihan bersama di sanggar,
balai desa mempercepat perpindahan pengetahuan tanpa harus bergantung pada Lembaga Pendidikan
formal. Paguyuban tradisional dan kegiatan budata desa juga menjadi wahana penting bagi transmisi
nonformal, di mana generasi muda belejar melalui keterlibatan langsung dalam ritual budaya dan pentas
seni rakyat. Dan sekolah memperluas ruang transmisi pengetahuan sehingga generasi muda yang mungkin
tidak berasal dari keluarga seniman tetap dapat mengenal dan terlibat dalam kesenian local. Seperti kgiatan
lomba tari Kethek Ogleng di sekolah—sekolah seperti SMP Negeri 1 Ngadirojo dan SMP Negeri 2 Wonogiri
juga menjadi bagian dari pola transmisi pengetahuan. Kegiatan tersebut memadukan pembelajaran di kelas
dengan latihan praktis sehingga generasi muda belajar secara langsung dari guru dan pelatih yang
sebelumnya sering berpengalaman dari sanggar lokal.

Kesimpulan

Transmisi pengetahuan Kethek Ogleng tidak hanya terjadi dalam hubungan individu, tetapi juga
dalam konteks sosial dan komunal. Sanggar seni, kelompok kesenian, dan kegiatan pertunjukan menjadi
ruang sosial tempat terjadinya proses belajar kolektif. Lingkungan komunitas berfungsi sebagai wadah
pertukaran pengetahuan, pengalaman, dan nilai-nilai budaya antaranggota. Selain itu, dukungan masyarakat
lokal turut memengaruhi efektivitas transmisi pengetahuan. Kegiatan pentas pada acara adat, hajatan, dan
perayaan tertentu memberikan ruang aktualisasi bagi generasi muda untuk terlibat secara langsung. Dengan
demikian, masyarakat tidak hanya menjadi penonton, tetapi juga bagian dari sistem pewarisan kesenian.

Pola transmisi pengetahuan seniman tradisi dalam regenerasi kesenian Kethek Ogleng di
Kabupaten Wonogiri berlangsung secara turun-temurun dan berbasis komunitas. Proses pewarisan
pengetahuan tidak hanya dilakukan melalui pembelajaran formal, tetapi lebih dominan melalui metode
nonformal dan informal seperti pengamatan langsung, peniruan, latihan bersama, serta keterlibatan aktif
generasi muda dalam kegiatan kesenian. Hubungan antara seniman senior dan generasi penerus bersifat
personal dan kekeluargaan, sehingga nilai-nilai estetika, filosofi, serta etika dalam kesenian Kethek Ogleng
dapat ditransmisikan secara utuh.

Regenerasi kesenian Kethek Ogleng menghadapi tantangan berupa perubahan sosial, minat
generasi muda yang beragam, serta keterbatasan dukungan kelembagaan. Meskipun demikian, upaya
pelestarian tetap berjalan melalui peran sanggar seni, tokoh masyarakat, serta adaptasi terhadap konteks
zaman tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisi. Dengan demikian, keberlanjutan kesenian Kethek Ogleng
sangat bergantung pada konsistensi pola transmisi pengetahuan, dukungan lingkungan sosial, serta sinergi
antara seniman, masyarakat, dan pemerintah daerah dalam menjaga eksistensi kesenian tradisional tersebut.

DAFTAR PUSTAKA

Hendriyanto, et.,al. (2021). Seni Kethek Ogleng Pacitan dan Seni Kethek Ogleng Wonogiri: Kajian
Bandingan. Jurnal Penelitian Pendidikan VVol.13, No. 01. DOI: 10.21137/jpp.2021.13.1.1.

I Nyoman Sukerna. (2016). Transformasi Tradisi Barong Ngelawang Di Kawasan Pariwisata Ubud,
Gianyar, Bali. Disertasi Program Pascasarjana Universitas Udayana Denpasar.

Nur’aini. (2020). Transmisi Budaya dan Perkembangan Institusi Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan
Islam Arriyadhah Vol. XVII No. 2 Juli — Desember.

Nurpilang, E & Hadi Subagya. (2021). Garap Tari Kethek Ogleng Di Desa Ngambarsari, Karangtengah
Kabupaten Wonogiri. Jurnal Greget, Volume 20 No. 1 Juli.

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri
(Andriyanto, et al.)

7 113



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Ritzer, George. (2012). Teori Sosiologi: Dari Sosiologi Klasik Sampai Perkembangan Terakhir
Postmodern. Terj. Pasaribu, et.,al. Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Sille Kapper. (2016). Post-Colonial Folk Dancing: Reflections On The Impact Of Stage Folk Dance Style
On Traditional Folk Dance Variation In Soviet And Post-Soviet Estonia, Journal of Baltic Studies,
47:1,93-111, DOI: 10.1080/01629778.2015.1103515.

Sukisno. (2018). Seni Kethek Ogleng Pacitan: Warisan Leluhur dan Segenap Dimensinya. Yogyakarta:
Azyan Mitra Media.

Suryani, Ari. (1996). “Tari Kethek Ogleng Dalam Upacara Nadaran di Desa Tokawi Kecamatan Nawangan
Kabupaten Pacitan”. Skripsi. Sekolah Tinggi Seni Indonesia Surakarta.

Tim Penyusun. (2001). Kamus Besar Bahasa Indonesia. Edisi Ketiga. Jakarta: Balai Pustaka.

Torang, Syamsir. (2014). Organisasi dan Manajemeni (Perilaku, Struktur, Budaya & Perubahan
Organisasi. Bandung Alfabeta, Cetakan 1.

Warto. (2014). Revitalisasi Kesenian Kethek Ogleng untuk Mendukung Pengembangan Pariwisata di
Kabupaten Wonogiri. Jurnal Paramitha, Vol. 24, No.1, HIm. 47-62.

Kusumastuti, Eny, et al. “Community-Based Art Education as a Cultural Transfer Strategy in the Jaran
Kepang Art Performance of Semarang Regency”. Harmonia: Journal of Arts Research and
Education, Vol. 21 No. 1, 2021. Penelitian ini membahas strategi pendidikan berbasis komunitas
dalam mentransfer kesenian tradisional ke generasi berikutnya yang serupa dengan pola transmisi
pengetahuan. Jurnal Unnes

Widyastuti, Sri Harti. “Peranan seni pertunjukkan tradisional dan tradisi bagi masyarakat”. Kejawen, Vol.
4 No. 1 (2025). Membahas peran kesenian tradisional dalam masyarakat, termasuk fungsi sosial
budaya yang dapat dijadikan konteks pembahasan regenerasi seni. Jurnal UNY

Primadesi, Yona. “Preservasi Pengetahuan dalam Tradisi Lisan Seni Pertunjukan Randai di
Minangkabau”. Jurnal Kajian Informasi & Perpustakaan (2025). Fokus pada pelestarian
pengetahuan seni pertunjukan melalui tradisi lisan, relevan dengan transmisi pengetahuan budaya.
Jurnal Universitas Padjadjaran

Munibi, Ahmad Zaki, et al. “Transformasi Tradisi Lisan dan Seni Pertunjukan dalam Industri Kreatif:
Studi Folklor Nusantara dan Global di Era Digital . Disastra: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra
Indonesia (2025). Membahas transformasi tradisi lisan dan kesenian dalam konteks era digital. e-
Journal UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu

Yan, Wen-Jie & Ke-Run Li. “Sustainable Cultural Innovation Practice: Heritage Education in Universities
and Creative Inheritance of Intangible Cultural Heritage Crafi.” Sustainability 15(2):1194, 2023.
Studi internasional tentang pendidikan warisan budaya dan pewarisan keterampilan artisan. MDPI

Chen, Lin. “A Study of Innovative Strategies for the Transmission of Artistic Traditional Culture
Education”. Advances in Higher Education (2023). Diskusi strategi inovatif dalam transmisi
pendidikan seni tradisional. Universe Scientific Publishing

Soedarsono. Seni Pertunjukan Jawa Tradisional dan Pariwisata di Daerah Istimewa Yogyakarta. Proyek
Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara, 1989. Referensi klasik tentang konteks kesenian
tradisional Jawa. Jurnal UNY

Soedarsono. Kesenian, Bahasa, dan Folklor Jawa. Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan
Nusantara, 1986. Memberi dasar teori tentang transmisi budaya dan seni tradisional. Jurnal UNY

Clifford Geertz. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. Basic Books, 1973. Teori budaya yang
sering dipakai dalam studi transmisi makna budaya dalam seni tradisional. (Referensi umum teori
antropologi budaya — ditemukan di literatur terkait transmisi seni). Jurnal Unnes

UNESCO. Knowledge Transmission. UNESCO Local and Indigenous Knowledge Systems (LINKS)
Programme, 2023. Sumber internasional tentang konsep transmisi pengetahuan tradisional dan
perlindungan pengetahuan lokal. UNESCO

Pola Transmisi Pengetahuan Seniman Tradisi dalam Regenerasi Kesenian Kethek Ogleng di Kabupaten Wonogiri
(Andriyanto, et al.)

7 114


https://journal.unnes.ac.id/nju/harmonia/article/view/30181?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.uny.ac.id/index.php/kejawen/article/view/72984?utm_source=chatgpt.com
https://journals.unpad.ac.id/jkip/article/view/12060?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/disastra/article/view/7705?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uinfasbengkulu.ac.id/index.php/disastra/article/view/7705?utm_source=chatgpt.com
https://www.mdpi.com/2071-1050/15/2/1194?utm_source=chatgpt.com
https://ojs.usp-pl.com/index.php/ADVANCES-IN-HIGHER-EDUCATION/article/view/9605?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.uny.ac.id/index.php/kejawen/article/view/72984?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.uny.ac.id/index.php/kejawen/article/view/72984?utm_source=chatgpt.com
https://journal.unnes.ac.id/nju/harmonia/article/view/30181?utm_source=chatgpt.com
https://www.unesco.org/en/links/transmission?utm_source=chatgpt.com

