elSSN 3090-174X & pISSN 3090-1367
Vol. 2, No. 1, Tahun 2026

doi.org/10.63822/9h4ghg58
Hal. 132-142

Konsep Infaq dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan
Implementasinya

Edi Hermanto!, Guslina Siregar?, Naila Agnia Ramadhani?,
Saima Putri Nurfatimah Nst*
IImu Al-Quran dan Tafsir, Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Pekanbaru
,Indonesial?34

*Email:
edihermanto@uin-suska.ac.id; guslinasiregar@gmail.com ;nailaagnial010@gmail.com
saimaptrinst347@gmail.com

Diterima: 25-12-2025 | Disetujui: 05-01-2026 | Diterbitkan: 07-01-2026

ABSTRACT

This study examines the concept of infaq in Islamic law as a spiritual obligation and a social instrument aimed at
fostering justice, compassion, and communal welfare. Infaq, derived from the Arabic term anfaga—yunfiqu—infagan,
refers to the voluntary or obligatory expenditure of wealth for purposes commanded by Allah, encompassing both
personal responsibilities such as family support and broader societal needs including poverty alleviation,
education, healthcare, and community development. Unlike zakat, infaq is not bound by the requirements of nisab
and haul, allowing all Muslims regardless of economic capacity to participate in acts of giving. The Qur’an,
particularly in Surah Al-Bagarah 2:261-262, emphasizes that the value of infaq lies not merely in the amount given
but in the sincerity, humility, and proper ethics of the giver. Classical exegetes such as Ibn Kathir and Al-Maraghi
stress that mann (reminding others of one’s gifis) and adza (hurting the recipient) nullify the spiritual merit of
infaq, highlighting the moral dimension of giving. The study outlines the pillars and conditions required for the
validity of infaq, including the giver, the recipient, the property being given, and the expression of consent. It further
categorizes infaq into permissible, obligatory, prohibited, and recommended forms. Ethical principles include
secrecy, empathy, consistency, and giving according to one’s means. The research also discusses the spiritual,
social, and economic benefits of infaq, such as purifying the soul, eliminating miserliness, enhancing social
solidarity, and promoting economic balance. In the contemporary era, infaq is implemented through humanitarian
assistance, education programs, health services, disaster relief, and community empowerment initiatives.

Keywords: Infaq; Islamic Law; Ethics of Giving; Social Solidarity

ABSTRAK
Kajian ini menelaah konsep infaq dalam hukum Islam sebagai kewajiban spiritual sekaligus instrumen sosial yang
bertujuan menumbuhkan keadilan, kepedulian, dan kesejahteraan masyarakat. Infaq, yang berasal dari istilah Arab
anfaga—yunfiqu—infagan, merujuk pada pengeluaran harta secara sukarela maupun wajib untuk tujuan yang
diperintahkan oleh Allah, mencakup tanggung jawab pribadi seperti nafkah keluarga serta kebutuhan sosial yang
lebih luas seperti pengentasan kemiskinan, pendidikan, layanan kesehatan, dan pembangunan masyarakat. Berbeda
dari zakat, infaq tidak terikat oleh syarat nisab dan haul, sehingga semua Muslim tanpa memandang kemampuan
ekonomi dapat ikut berpartisipasi dalam tindakan memberi. Al-Qur’an, khususnya Surah Al-Bagarah ayat 261—
262, menegaskan bahwa nilai infaq tidak hanya terletak pada besarnya harta yang diberikan, tetapi pada ketulusan,
kerendahan hati, dan etika pemberi. Para mufasir klasik seperti Ibn Katsir dan Al-Maraghi menekankan bahwa
mann (mengungkit pemberian) dan adza (menyakiti penerima) dapat menghapus nilai spiritual infag, sehingga

L ) Putibhed by: ) D
Pindo?ishing 132


mailto:edihermant@uin-suska.ac.id
mailto:guuslinasiregar@gmail.com
mailto:;nailaagnia1010@gmail.com
mailto:saimaptrinst347@gmail.com

mj-‘ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

menunjukkan dimensi moral dalam tindakan memberi. Kajian ini menguraikan rukun dan syarat-syarat yang
diperlukan untuk keabsahan infag, termasuk pemberi, penerima, harta yang diberikan, serta adanya pernyataan
kerelaan. Penelitian ini juga mengelompokkan infaq ke dalam kategori mubah, wajib, haram, dan sunnah. Prinsip
etika mencakup kerahasiaan, empati, konsistensi, dan memberi sesuai kemampuan. Selain itu, dikaji pula manfaat
spiritual, sosial, dan ekonomi dari infaq, seperti penyucian jiwa, menghilangkan sifat kikir, memperkuat solidaritas
sosial, dan menciptakan keseimbangan ekonomi. Pada era kontemporer, infaq diimplementasikan melalui bantuan
kemanusiaan, program pendidikan, layanan kesehatan, penanggulangan bencana, dan inisiatif pemberdayaan
masyarakat. Secara keseluruhan, infaq berfungsi sebagai sistem komprehensif yang memperkuat keimanan,
menumbuhkan tanggung jawab sosial, dan berkontribusi pada pembangunan masyarakat yang adil dan penuh kasih.

Kata Kunci : Infag; Hukum Islam; Etika Berinfak; Solidaritas Sosial
Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Edi Hermanto, Guslina Siregar, Naila Agnia Ramadhani, & Saima Putri Nurfatimah Nst. (2026). Konsep Infaq
Dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, Dan Implementasinya. Jurnal llmu Sosial Dan Humaniora, 2(1),
132-142. https://doi.org/10.63822/9h4ghg58

Konsep Infag dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan Implementasinya
(Hermanto, et al.)

7 133



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

PENDAHULUAN

Infaq merupakan salah satu ajaran pokok dalam Islam yang memiliki kedudukan penting dalam
membentuk karakter dan tatanan sosial umat. Dalam perspektif hukum Islam, infag bukan sekadar amal
ibadah yang bernilai spiritual, tetapi juga instrumen sosial yang berfungsi untuk mewujudkan kemaslahatan
manusia. Islam menempatkan infaq sebagai sarana untuk menghapus kesenjangan ekonomi, memperkuat
solidaritas sosial, serta menumbuhkan nilai-nilai keikhlasan dan kepedulian. Melalui perintah berinfag,
ajaran Islam berupaya membangun masyarakat yang seimbang, adil, dan saling menolong, sehingga tercipta
kehidupan yang harmonis dan berdaya.

Secara etimologis, infaq bermakna mengeluarkan atau membelanjakan harta untuk kepentingan
yang diperintahkan Allah Swt. Sementara dalam pengertian syar’i, infaq mencakup pengeluaran harta baik
untuk kebutuhan keluarga maupun kepentingan umum, tanpa persyaratan nisab dan haul seperti zakat. Hal
ini menunjukkan fleksibilitas ajaran Islam dalam mendorong setiap Muslim untuk berbuat kebaikan sesuai
kemampuan. Infag juga memiliki dasar yang kuat dalam Al-Qur’an, di antaranya Surah Al-Bagarah ayat
262, yang menekankan pentingnya menjaga keikhlasan dan adab dalam memberi, tanpa disertai sikap
mengungkit pemberian atau menyakiti penerima.

Pembahasan tentang infag meliputi berbagai aspek, mulai dari pengertian, dasar hukum, rukun dan
syarat, hingga etika dalam pelaksanaannya. Selain itu, infaq juga diklasifikasikan ke dalam beberapa jenis
berdasarkan hukum dan tujuannya. Infag memiliki manfaat besar bagi kehidupan individu dan masyarakat,
serta mengandung hikmah yang memperkuat aspek spiritual dan sosial umat Islam. Di era modern, praktik
infag semakin berkembang dan diterapkan dalam berbagai bentuk, seperti pemberdayaan ekonomi,
pendidikan, kesehatan, dan penanggulangan bencana. Dengan demikian, pemahaman yang komprehensif
tentang infaq sangat penting agar kaum Muslimin dapat mengamalkannya secara benar, efektif, dan sesuai
dengan tuntunan syariat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library ).
Pendekatan ini dipilih karena kajian mengenai infaq dalam perspektif hukum Islam lebih menekankan pada
pengumpulan dan pengolahan data dari berbagai sumber tertulis, seperti Al-Qur’an, hadis, kitab tafsir, serta
literatur fikih klasik maupun kontemporer. Seluruh pembahasan dalam penelitian ini berfokus pada
penelusuran konsep, dalil, dan pemahaman para ulama tentang infag.Sumber data penelitian terbagi
menjadi dua kategori, yaitu primer dan sekunder. Sumber primer terdiri dari Al-Qur’an, hadis Nabi yang
berkaitan dengan anjuran berinfaq, serta kitab-kitab tafsir seperti Tafsir Ibn Katsir, Tafsir al-Maraghi, dan
Tafsir al-Qurtubi. Di samping itu, beberapa karya fikih yang secara khusus membahas infag juga menjadi
rujukan utama. Adapun sumber data sekunder meliputi buku-buku ilmiah modern, jurnal penelitian, dan
artikel akademik. Proses pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi, yaitu mengumpulkan
literatur yang relevan, membaca secara mendalam, dan mencatat bagian-bagian penting yang berhubungan
dengan tema penelitian.

Konsep Infag dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan Implementasinya
(Hermanto, et al.)

1 134



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

PEMBAHASAN
Pengertian Infaq

Hukum Islam merupakan pedoman hidup yang mengatur seluruh aspek kehidupan umat manusia,
baik yang berkaitan dengan ibadah maupun muamalah. Salah satu ajaran yang sangat ditekankan dalam
Islam adalah perintah untuk berinfak di jalan Allah. Infak menjadi sarana untuk menumbuhkan solidaritas
sosial, menghapus kesenjangan ekonomi, dan menanamkan nilai keikhlasan dalam diri seorang Muslim.
Dalam konteks hukum Islam, infaq tidak hanya berfungsi sebagai ibadah yang bernilai spiritual, tetapi juga
sebagai instrumen sosial untuk mencapai kemaslahatan umat. Tujuan utama dari anjuran berinfak adalah
tercapainya keadilan sosial, keseimbangan ekonomi, serta pembersihan jiwa dari sifat tamak dan kikir yang
dapat merusak tatanan masyarakat.

Secara etimologis, kata infaq berasal dari bahasa Arab anfaga—yunfiqu-infagan yang berarti
mengeluarkan atau membelanjakan sesuatu. Dalam istilah syar’i, infaq berarti mengeluarkan sebagian harta
untuk kepentingan yang diperintahkan oleh Allah Swt, baik untuk kepentingan pribadi seperti memberi
nafkah kepada keluarga, maupun kepentingan umum seperti membantu fakir miskin, pembangunan masjid,
pendidikan, dan dakwah. Berbeda dengan zakat, infaq tidak memiliki ketentuan nisab dan haul. Oleh karena
itu, setiap Muslim, baik kaya maupun miskin, dapat berinfaq sesuai dengan kemampuan masing-masing.
Hal ini menunjukkan fleksibilitas ajaran Islam dalam mendorong umatnya untuk berbagi dalam berbagai
bentuk dan kesempatan.

Infak merupakan bentuk pengorbanan harta yang didasari oleh keimanan dan keikhlasan untuk
memperoleh ridha Allah semata. Dalam Al-Qur’an, pembahasan tentang infak banyak ditemukan, salah
satunya dalam Surah Al-Bagarah ayat 262 yang menekankan pentingnya adab dan niat dalam berinfak agar
memperoleh pahala sempurna.

Allah Swt berfirman (QS. Al-Bagarah [2]: 262). )
D355 3 ¥ aele 32 Y5 2635 de 20531 6l (631 Y5 Ga 5801 L O3V A ) s 8 240150 (3 (3l

“Orang-orang yang menafkahkan hartanya di jalan Allah, kemudian mereka tidak mengiringi apa
yang dinafkahkannya itu dengan menyebut-nyebut pemberiannya dan tidak (pula) menyakiti (perasaan si
penerima), mereka memperoleh pahala di sisi Tuhan mereka. Tidak ada kekhawatiran terhadap mereka
dan tidak (pula) mereka bersedih hati.”

Ayat ini menegaskan bahwa inti dari berinfag bukan semata-mata jumlah atau besarnya harta yang
diberikan, melainkan pada keikhlasan hati dan kebersihan niat dalam memberi. Allah Swt menegur orang-
orang yang berinfaq disertai dengan mann (menyebut-nyebut pemberian) dan adza (menyakiti perasaan
penerima), karena kedua perbuatan tersebut dapat menghapus pahala infag dan menodai nilai ibadah di
dalamnya. Dalam pandangan Islam, amal yang baik hanya diterima jika dilandasi oleh keikhlasan dan tidak
diiringi oleh kesombongan atau pamrih.

Menurut Tafsir Ibn Katsir, ayat ini memberikan peringatan agar seseorang yang telah berinfaq tidak
merusak amalnya dengan sikap pamer atau ucapan yang menyinggung perasaan penerima. lbn Katsir
menjelaskan bahwa amal kebaikan seperti infag dapat menjadi sia-sia apabila niatnya bukan karena Allah
Swt., atau apabila setelah memberi seseorang menyebut-nyebut jasanya kepada orang lain. Dengan
demikian, Al-Qur’an ingin menanamkan kesadaran bahwa nilai infaq tidak hanya dinilai dari tindakan
memberi, tetapi juga dari kebersihan jiwa dan ketulusan niat pelakunya.

Dalam Tafsir al-Maraghi, dijelaskan bahwa larangan mann dan adza mengandung makna sosial
dan moral yang mendalam. Mann berarti mengungkit pemberian dengan ucapan seperti “kalau bukan

Konsep Infag dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan Implementasinya
(Hermanto, et al.)

7 135



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

karena aku, engkau tidak akan memiliki ini,” sedangkan adza berarti menyakiti hati penerima dengan sikap
merendahkan atau mempermalukan. Al-Maraghi menegaskan bahwa Islam sangat menjaga kehormatan
manusia, sehingga sekalipun seseorang menerima sedekah, ia tetap memiliki martabat yang harus
dihormati. Karena itu, ayat ini menjadi pedoman etika sosial agar umat Islam berinfak dengan cara yang
beradab, sopan, dan penuh kasih sayang.

Dari sisi spiritual, ayat ini juga menggambarkan hubungan erat antara infaq dengan ketenangan
batin. Allah Swt menutup ayat tersebut dengan kalimat “tidak ada kekhawatiran terhadap mereka dan tidak
pula mereka bersedih hati”. Ini menandakan bahwa orang yang berinfaq dengan ikhlas akan memperoleh
ketenangan jiwa dan kebahagiaan sejati, karena ia telah membebaskan diri dari belenggu cinta dunia dan
sifat kikir. Infag menjadi sarana penyucian diri dari sifat tamak serta menumbuhkan rasa empati dan
tanggung jawab sosial terhadap sesama. Dalam konteks sosial, ayat ini memiliki nilai implementatif yang
sangat tinggi. Masyarakat yang menjadikan infak sebagai budaya akan tumbuh menjadi masyarakat yang
saling peduli dan tolong-menolong. Infaq berfungsi sebagai alat pemerataan ekonomi dan penguat
solidaritas sosial. Ketika seseorang berinfag dengan ikhlas tanpa mengungkit pemberiannya, maka
hubungan antara yang memberi dan menerima akan dilandasi oleh rasa hormat dan kasih sayang, bukan
oleh rasa rendah diri atau hutang budi.

Rukun dan Syarat Infaq

Sebagaimana telah kita ketahui, bahwa dalam satu perbuatan hukum terdapat unsur-unsur yang
harus dipenuhi agar perbuatan tersebut bisa dikatakan sah. Begitu pula dengan infag unsur-unsur tersebut
harus dipenuhi. Unsur-unsur tersebut yaitu disebut rukun, yang mana infaq dapat dikatakan sah apabila
terpenuhi rukun-rukunnya, dan masing-masing rukun tersebut memerlukan syarat yang harus terpenuhi
juga. Dalam infaq yaitu memiliki 4 (empat) rukun:
1. Penginfaq (Munfiqg), Maksudnya yaitu orang yang berinfag, tersebut harus memenuhi syarat sebagai

berikut:

v Memiliki apa yang diinfakkan.

v Bukan orang yang dibatasi haknya karena suatu alasan.

v Dewasa, bukan anak yang kurang kemampuannya.

v Tidak dipaksa, sebab infaq itu akad yang mensyaratkan keridhaan dalam kebasahannya.
2. Orang yang diberi infaq, dengan syarat sebagai berikut:

v/ Benar-benar ada waktu diberi infag. Bila benar-benar tidak ada, atau diperkirakan adanya,
misalnya dalam bentuk janin maka infaq tidak ada.

v Dewasa atau baligh maksudnya apabila orang yang diberi infaq itu ada di waktu pemberian infaq,
akan tetapi ia masih kecil atau gila, maka infaq itu diambil oleh walinya, pemeliharaannya, atau
orang yang mendidiknya, sekalipun dia orang asing.

3. Sesuatu yang diinfakkan, Maksudnya orang yang diberi infaq oleh penginfag, harus memenuhi syarat
sebagai berikut:

v Benar-benar ada.

v Harta yang bernilai.

Konsep Infag dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan Implementasinya
(Hermanto, et al.)

7 136



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

v Dapat dimiliki zatnya, yakni bahwa yang diinfakkan adalah apa yang biasanya dimiliki, diterima
peredarannya, dan pemilikannya dapat berpindah tangan. Maka tidak sah menginfakkan air di
sungai, ikan di laut, burung di udara.

v Tidak berhubungan dengan tempat milik penginfaq, seperti menginfakkan tanaman, pohon atau
bangunan tanpa tanahnya. Akan tetapi yang diinfakkan itu wajib dipisahkan dan diserahkan
kepada yang diberi infag sehingga menjadi miliknya.

4. ljab dan Qabul

Infaq itu sah melalui ijab dan gabul, bagaimana pun bentuk ijab gabul yang ditunjukkan oleh
pemberian harta tanpa imbalan. Misalnya penginfag berkata: Aku infagkan kepadamu; aku berikan
kepadamu; atau yang serupa itu; sedang yang lain berkata: Ya aku terima. Imam Malik dan Asy-Syafi’i
berpendapat dipegangnya gabul di dalam infag. Orang-orang Hanafi berpendapat bahwa ijab saja sudah
cukup, dan itulah yang paling shahih. Sedangkan orang-orang Hambali berpendapat: Infaq itu sah dengan
pemberian yang menunjukkan kepadanya; karena Nabi SAW diberi dan memberikan hadiah. Begitu pula
dilakukan para sahabat serta tidak ada dari mereka bahwa mereka mensyaratkan ijab gabul, dan yang serupa
itu.

Macam-Macam Infaq
Infaq secara hukum terbagi menjadi empat macam antara lain sebagai berikut:
1. Infag Mubah
Mengeluarkan harta untuk perkara mubah seperti berdagang, bercocok tanam.
2. Infag Wajib
a) Membayar zakat
Wajib bagi seorang muslim untuk mengeluarkan hartanya untuk berzakat dan diberikan kepada
golongan-golongan orang yang berhak menerima zakat.
b) Membayar kifarat dan nadzar
Kifarat atau nadzar merupakan ganti rugi yang wajib dilunasi oleh seorang muslim karena
melanggar suatu hukum Allah SWT. Besar pembayaran tersebut tergantung pada jenis
kesalahan yang diperbuat
¢) Membayar mahar (maskawin)
d) Menafkahi istri
e) Menafkahi istri yang ditalak dan masih dalam keadaan iddah
3. Infag Haram
Mengeluarkan harta dengan tujuan yang diharamkan oleh Allah yaitu:
a) Infaqnya orang kafir untuk menghalangl syiar Islam
Aen ) 1558 Gl 3 (sl B850 agile K0 & gl shd 1 e 1AL 240330 kit 1558 Gl &)
Oy

Artinya:

Sesungguhnya orang-orang yang kafir menafkahkan harta mereka untuk menghalangi (orang) dari
jalan Allah. Mereka akan menafkahkan harta itu, kemudian menjadi sesalan bagi mereka, dan mereka akan
dikalahkan. Dan ke dalam Jahannamlah orang-orang yang Kkafir itu dikumpulkan.

b) Infag-nya orang Islam kepada fakir miskin tapi tidak karena Allah.

4. Infag Sunnah
Konsep Infag dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan Implementasinya
(Hermanto, et al.)

0 137



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Yaitu mengeluarkan harta dengan niat sadaqgah. Infaq tipe ini yaitu ada dua (2) macam sebagai
berikut:

a) Infaq untuk jihad.

b) Infaq kepada yang membutuhkan.

Etika dalam Berinfak

Infak dalam Islam bukan hanya soal mengeluarkan harta, tetapi juga menekankan etika dan niat
yang ikhlas agar amal diterima Allah SWT. Etika berinfak meliputi sikap, tata cara, dan prinsip moral yang
harus dijaga oleh pemberi infak agar amalnya bernilai spiritual dan sosial.

a. Tidak Mengungkit Pemberian

Pemberi infak tidak boleh menyebut-nyebut kebaikannya atau memamerkan amal yang diberikan.
Sikap ini penting agar terhindar dari riya’ (pamer) dan kesombongan. Allah SWT menegaskan hal ini dalam
Surah Al-Bagarah 2:262:

“Orang-orang yang menafkahkan hartanya di jalan Allah, kemudian mereka tidak mengiringi apa
yang dinafkahkannya itu dengan menyebut-nyebut pemberiannya dan tidak (pula) menyakiti (perasaan si
penerima), mereka memperoleh pahala di sisi Tuhan mereka. Tidak ada kekhawatiran terhadap mereka,
dan tidak (pula) mereka bersedih hati.”

b. Tidak Menyakiti Penerima

Infak harus diberikan dengan penuh kehati-hatian agar tidak merendahkan martabat penerima.
Memberikan dengan cara yang menghina, menyinggung, atau mempermalukan penerima dapat mengurangi
keberkahan dan pahala amal tersebut.

c. Menjaga Kerahasiaan

Infak yang diberikan secara rahasia, tanpa diumumkan, adalah bentuk menjaga keikhlasan.
Memberikan infak dengan cara tersembunyi menunjukkan niat tulus dan menghindarkan diri dari motif
pamrih.

d. Memberi Sesuai Kemampuan

Islam menekankan bahwa infak harus disesuaikan dengan kemampuan pemberi. Memberi sesuai
kemampuan menjaga keberlanjutan amal dan tidak menimbulkan kesulitan bagi pemberi.

e. Memberi dengan Kasih Sayang dan Empati

Infak harus dilakukan dengan sikap penuh empati terhadap penerima. Memberi dengan perhatian,
kelembutan, dan rasa hormat meningkatkan keberkahan amal serta memperkuat hubungan sosial dalam
masyarakat.

f. Konsistensi dan Kontinuitas

Infak yang rutin dan berkesinambungan, meskipun dalam jumlah kecil, lebih dianjurkan daripada
infak besar tapi sekali-sekali. Konsistensi menunjukkan kesungguhan niat dan komitmen spiritual yang
tinggi.

g. Memperhatikan Sasaran dan Kebutuhan Penerima

Etika berinfak juga mencakup memastikan bahwa infak tepat sasaran, bermanfaat bagi penerima,
dan mendukung kemaslahatan umum. Memberi secara sembarangan atau tidak tepat guna dapat
mengurangi manfaat sosial dari infak tersebut.

Konsep Infag dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan Implementasinya
(Hermanto, et al.)

1 138



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Manfaat Infaq

Setiap perintah Allah SWT memiliki hikmah dan manfaat yang besar bagi kehidupan manusia, baik
secara individu maupun sosial. Infaq bukan hanya bernilai ibadah, tetapi juga mengandung banyak manfaat
yang dapat dirasakan oleh pemberinya maupun penerimanya. Manfaat tersebut meliputi aspek spiritual,
sosial, dan ekonomi, yang semuanya berperan dalam membangun kehidupan umat yang lebih sejahtera dan
harmonis di antara nya :

1. Ikut meringankan beban orang lain yang kesusahan.

2. Dapat membangun sarana ibadah, pendidikan, kesehatan, dan sarana sosial lainnya.

3. Mendekatkan diri kepada Allah ta’ala, karena infak merupakan bukti ketaatan kita kepada Allah

SWT.

4. Melatih kepedulian sosial bagi pemberi infak.

5. Mencegah datangnya bala (kesulitan atau bencana).

6. Dapat menambah sumber dana untuk dakwah Islam.

7. Memelihara harta dari hal-hal yang tidak diinginkan.

8. Mengharap keberkahan dari harta yang dimiliki.

Keutamaan Dan Hikmah Infaq

Infak memiliki hikmah yang besar, baik bagi orang yang mengeluarkannya maupun orang yang
menerimanya. Hikmah infak adalah sebagai berikut:
1. Mendapatkan Naungan Allah pada Hari Kiamat
2. Melipat gandakan Rezeki

Infak tidak akan mengurangi harta, tetapi sebaliknya infak akan melipat gandakan rezeki sebanyak
sepuluh Kkali lipat.
3. Menyelamatkan dari Siksa Neraka dan sebagai Sebab Masuk Surga
4. Mengikis Sifat Bakhil

Salah satu sifat tercela yang bisa melekat pada diri manusia adalah bakhil atau kikir. Infak mampu
mengikis sifat bakhil sampai ke akar-akarnya.
5. Menolak Musibah

Setiap orang sudah ditentukan kapan dia akan terkena musibah atau bala dalam hidupnya. Dalam
hadits Rasulullah SAW, terdapat satu amalan yang dapat menolak musibah yaitu sedekah. Oleh sebab itu,
biasakanlah bersedekah setiap pagi saat akan memulai aktivitas.
6. Membantu Mustadh‘afin Memenuhi Kebutuhan yang Mendesak

Infak dan sedekah dapat dilakukan kapan saja, sehingga membantu mustadh‘afin (orang lemah)
untuk memenuhi kebutuhannya yang mendesak lewat pemberian infak yang mereka terima dari Kita.

Nilai Keikhalasan Dalam Ber Infaq

Keikhlasan dalam berinfaqg merupakan fondasi utama agar infak yang diberikan diterima di sisi
Allah SWT. Infak yang ikhlas tidak diukur dari besar kecilnya harta yang dikeluarkan, tetapi dari ketulusan
hati dan niat murni pemberi. Nilai-nilai keikhlasan ini sangat penting karena membedakan antara infak
sebagai amal ibadah dan sekadar kegiatan sosial.

1. Ketulusan Niat (Ikhlas Karna Allah)

Konsep Infag dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan Implementasinya
(Hermanto, et al.)

7 139



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Nilai pertama adalah ketulusan niat. Islam menekankan bahwa segala amal ibadah bergantung pada
niatnya. Nabi Muhammad SAW bersabda:

“Sesungguhnya amal itu tergantung niatnya...” (HR. Bukhari dan Muslim)*

Ketulusan niat berarti memberi semata-mata untuk meraih ridha Allah, bukan untuk pamer atau
mendapat pujian manusia. Tanpa niat yang murni, amal infak bisa kehilangan nilai ibadahnya dan hanya
menjadi pengeluaran biasa.

Manfaat ketulusan niat:

1. Menjadikan harta yang dikeluarkan sebagai ibadah spiritual.

2. Menghindarkan pemberi dari sifat riya’ (pamer) atau sum’ah (ingin didengar orang).
3. Membuka peluang bagi keberkahan dan pahala yang dijanjikan Allah bagi amal ikhlas

2. Pendidikan Hati: Melepaskan Cinta Dunia

Infak yang ikhlas juga memiliki nilai pendidikan hati. Dengan memberi, seseorang belajar
melepaskan keterikatan pada harta dunia dan mengurangi sifat kikir. Keikhlasan menumbuhkan sifat
gana’ah (cukup dengan apa yang dimiliki) dan mengajarkan bahwa harta hanyalah titipan Allah, bukan
milik mutlak.

Pendidikan hati melalui infak ikhlas mencakup:
1. Kemampuan memberi walaupun harta terbatas.
2. Mengikis sifat egois, serakah, dan materialistis.
3. Menumbuhkan kesadaran bahwa pahala dan keberkahan berasal dari Allah, bukan dari
jumlah harta yang diberikan.

3. Syukur dan Pengakuan atas Nikmat Allah

Keikhlasan dalam berinfag mencerminkan rasa syukur kepada Allah atas nikmat yang diberikan.
Seorang mukmin menyadari bahwa harta yang dimiliki adalah titipan Allah dan bahwa kewajiban sosial
serta ibadahnya harus sejalan dengan amanah tersebut

Nilai keikhlasan yang terkait dengan syukur meliputi:
1. Mengakui bahwa harta adalah amanah yang harus digunakan untuk kebaikan.
2. Memberi dengan penuh kesadaran bahwa segala sesuatu berasal dari Allah.
3. Mengembangkan kepedulian dan empati sebagai wujud terima kasih terhadap karunia
Allah.
4. Solidaritas Sosial dan Kepedulian terhadap Sesama
Infak yang ikhlas bukan hanya ibadah personal, tetapi juga sarana menumbuhkan solidaritas sosial.
Nilai sosial dari keikhlasan dalam infak sangat besar, karena dapat meningkatkan kesejahteraan masyarakat
dan memperkuat ikatan kemanusiaan.
Manfaat sosial dari infak ikhlas antara lain:
1. Meringankan beban fakir, miskin, yatim, dan dhuafa.
2. Membina empati dan kepedulian antar sesama anggota masyarakat.
3. Memperkuat ukhuwah Islamiyah dan mengurangi kesenjangan sosial.
Dengan demikian, infak ikhlas tidak hanya berdampak spiritual bagi pemberi, tetapi juga
berdampak nyata bagi masyarakat luas.
5. Pahala yang Berlipat dan Keberkahan

Konsep Infag dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan Implementasinya
(Hermanto, et al.)

1 140



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

Salah satu nilai utama keikhlasan adalah pahala dan keberkahan yang dijanjikan Allah bagi orang
yang berinfaq dengan niat ikhlas. Al-Qur’an menyebutkan:

“Perumpamaan orang yang menafkahkan hartanya di jalan Allah seperti sebutir biji yang
menumbuhkan tujuh tangkai, pada tiap tangkai seratus biji. Allah melipatgandakan bagi siapa yang Dia
kehendaki.” (QS. Al-Bagarah: 261)

6. Amal Jariyah dan Investasi Akhirat

Keikhlasan menjadikan infak amal jariyah, yaitu amal yang pahalanya terus mengalir meskipun
pemberi telah meninggal dunia, selama manfaatnya tetap dirasakan. Misalnya: membangun masjid,
sekolah, fasilitas kesehatan, atau menolong orang yang membutuhkan.

Nilai keikhlasan ini mencakup:

1. Menjadikan harta sebagai investasi spiritual untuk akhirat.
2. Membuka peluang pahala yang terus mengalir tanpa batas waktu.

Contoh Aplikasi atau Implementasi Infag di Zaman Sekarang

Infaq dalam Islam bukan hanya sebatas pemberian harta kepada fakir miskin, tetapi juga mencakup
segala bentuk pengeluaran harta di jalan Allah untuk kepentingan umat. Di era modern, bentuk dan cara
pelaksanaan infag semakin luas dan variatif, disesuaikan dengan kebutuhan masyarakat serta kemajuan
teknologi. Berikut beberapa contoh implementasinya:

1. Infag untuk Penanggulangan Bencana

Infaq dapat disalurkan untuk membantu korban bencana alam seperti banjir, gempa bumi, dan
kebakaran. Bantuan bisa berupa makanan, pakaian, obat-obatan, maupun dana untuk membangun kembali
tempat tinggal. Melalui lembaga kemanusiaan seperti Dompet Dhuafa atau LAZISMU, umat Islam
berpartisipasi aktif dalam meringankan penderitaan korban bencana.
2. Infag untuk Pendidikan

Bidang pendidikan menjadi salah satu sasaran penting infag di masa kini. Banyak anak-anak dari
keluarga kurang mampu memperoleh manfaat dari program beasiswa, bantuan alat sekolah, dan
pembangunan fasilitas belajar. Infaq pendidikan ini merupakan bentuk investasi sosial yang mencerdaskan
generasi penerus dan mengurangi kesenjangan sosial.
3. Infaq untuk Kesehatan dan Sosial

Selain pendidikan, infag juga diterapkan dalam bidang kesehatan, misalnya melalui program klinik
gratis, bantuan biaya operasi, atau pengadaan ambulans. Di bidang sosial, infag digunakan untuk membantu
masyarakat miskin membuka usaha kecil, menyediakan air bersih, dan memperbaiki sarana umum. Dengan
cara ini, infaqg tidak hanya bersifat konsumtif, tetapi juga produktif dan memberdayakan masyarakat.

KESIMPULAN

Infag merupakan salah satu ajaran penting dalam Islam yang memiliki kedudukan strategis sebagai
bentuk ibadah sekaligus instrumen sosial untuk mewujudkan kesejahteraan umat. Secara etimologis, infag
berarti mengeluarkan sebagian harta di jalan Allah, sedangkan secara terminologis ia mencakup seluruh
bentuk pengeluaran harta untuk kepentingan pribadi maupun sosial yang diperintahkan oleh syariat. Tidak

Konsep Infag dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan Implementasinya
(Hermanto, et al.)
1 141



mﬁ elSSN3090-174X & pISSN3090-1367

fiumallimultosialidanliumanioral

seperti zakat, infaq tidak terikat oleh syarat nisab dan haul sehingga dapat dilakukan oleh setiap Muslim
sesuai kemampuan masing-masing.

Dalam hukum Islam, infaq dipandang sebagai amal mulia yang dapat menyucikan jiwa, mengikis
sifat kikir, serta menumbuhkan keikhlasan. Ayat-ayat Al-Qur’an, khususnya QS. Al-Bagarah ayat 261
262, menegaskan bahwa nilai infaq tidak hanya terletak pada banyaknya harta yang diberikan, melainkan
pada ketulusan niat dan adab dalam memberikannya. Penyebutan pemberian (mann) dan tindakan
menyakiti penerima (adza) merupakan perbuatan yang merusak nilai ibadah dan menghapus pahala infag.
Penjelasan para mufasir seperti Ibn Katsir dan Al-Maraghi semakin memperkuat bahwa infak harus
dilakukan dengan kerendahan hati, kesopanan, dan tanpa pamrih. Agar infaq dianggap sah, syariat telah
menetapkan rukun dan syarat yang meliputi pemberi, penerima, objek yang diinfakkan, serta adanya ijab
dan gabul dalam bentuk yang dipahami sebagai pemberian tanpa imbalan. Selain itu, infaq memiliki ragam
bentuk, mulai dari infag mubah, wajib, sunnah, hingga infaq yang diharamkan apabila ditujukan untuk
kemaksiatan. Islam juga mengatur etika berinfag, seperti menjaga kerahasiaan, memberi dengan kasih
sayang, tidak mengungkit pemberian, serta memastikan infak tepat sasaran. Infag membawa banyak
manfaat dan hikmah yang mencakup aspek spiritual, sosial, dan ekonomi. Secara spiritual, infaq dapat
menarik keberkahan, melipatgandakan pahala, mendatangkan ketenangan jiwa, hingga menjadi amal
jariyah. Secara sosial, infaq berperan dalam mengurangi kesenjangan, membantu kaum lemah, serta
memperkuat solidaritas dan kepedulian umat. Di era modern, infaq telah berkembang dalam berbagai
bentuk implementasi seperti pendidikan, kesehatan, penanggulangan bencana, dan pemberdayaan ekonomi
masyarakat melalui lembaga-lembaga sosial.

Dengan demikian, infag bukan hanya sekadar pemberian materi, tetapi merupakan sarana untuk
menumbuhkan keimanan, mendidik hati agar tidak cinta dunia, dan membangun tatanan masyarakat yang
lebih adil, sejahtera, dan harmonis. Infag menjadi bukti nyata bahwa ajaran Islam tidak hanya mengatur
hubungan manusia dengan Allah, tetapi juga hubungan sosial yang menjunjung tinggi kemanusiaan dan
kesejahteraan bersama.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Bantanie, M. S. (2011). Gaptek (Gampang Praktek) Zakat, Infak, dan Sedekah (hIm. 56-58). Jakarta:
Kawah Media.

Al-Qur’an. (n.d.). Surah Al-Bagarah 2:261-262. Diakses dari Quran.com

Al-Qurtubi. (n.d.). Tafsir Al-Qurtubi (Vol. 2). Diakses dari archive.org

Ash-Shiddieqy, H. (1990). Pedoman Zakat dan Infak (him. 72). Jakarta: Bulan Bintang

Baznas. (2025, Oktober 13). 10 Hikmah Infaq untuk Membersihkan Hati dan Harta.

Dompet Dhuafa. (2024, Februari 11). Sedekah Tanpa Pamrih, Pelajaran Bagi Seorang Muslim.

Hasbi Ash-Shiddieqy. (1990). Pedoman Zakat dan Infak. Jakarta: Bulan Bintang.

Ibn Katsir. (2000). Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim (Jilid 1, him. 345). Beirut: Dar al-Fikr.

Maududi, S. A. A. (n.d.). Tafhim al-Qur’an, Surah Al-Bagarah 2:262. Diakses dari myislam.org

Maraghi, A. M. (1946). Tafsir al-Maraghi (Juz 3, him. 112). Kairo: Maktabah Mustafa al-Babi al-Halabi.

Panduan Praktis Memahami Zakat, Infaq, Shadagah, Wakaf dan Pajak. (n.d.). UIN Suska Riau, him. 27—
29.

Yazid. (2017). Sedekah Sebagai Bukti Keimanan dan Penghapus Dosa (hlm. 62). Bogor: Pustaka At-
Tagwa.

Konsep Infag dalam Hukum Islam: Pengertian, Rukun, Etika, dan Implementasinya
(Hermanto, et al.)

0 142



