
  

           

 

    117 

 Available online at  https://ojs.indopublishing.or.id/index.php/jti 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938 

 

 

  
ABSTRACT 

This research aims to analyze in depth the position of morality (akhlak) within the structure of Islamic teachings 

and the mechanisms of its formation through the approach of tasawuf akhlaki. Morality is often viewed merely as 

outward behavior, whereas in the Islamic intellectual tradition, it is a reflection of the quality of faith and a 

manifestation of a Muslim's devotion. The research method employed is a literature study exploring the perspectives 

of classical scholars such as al-Ghazali and Ibn Miskawaih. The discussion results indicate that morality, faith 

(iman), and Islam are an integral unity where morality serves as an indicator of the perfection of an individual's 

internal conviction. Furthermore, this study finds that the characteristics of Islamic morality are divine (rabbani), 

universal, and balanced, distinguishing it from secular ethical systems. From the perspective of tasawuf akhlaki, 

the formation of noble character is achieved through a structured spiritual process, including tazkiyatun nafs, 

riyadhah, and mujahadah. The conclusion of this study emphasizes that morality is the pinnacle of religiosity that 

provides real social impact, rather than just ritualistic piety. These findings have implications for the development 

of spirituality-based character education in the modern era. 

 

Keywords: Akhlak Mahmudah; Faith; Islam; Tasawuf Akhlaki; Tazkiyatun Nafs. 
 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam kedudukan akhlak dalam struktur ajaran Islam serta 

mekanisme pembentukannya melalui pendekatan tasawuf akhlaki. Akhlak seringkali dipandang hanya sebagai 

perilaku lahiriah, padahal dalam tradisi intelektual Islam, ia merupakan cerminan dari kualitas iman dan manifestasi 

ketaatan seorang Muslim. Metode penelitian yang digunakan adalah studi pustaka dengan mengeksplorasi 

pandangan tokoh klasik seperti al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih. Hasil pembahasan menunjukkan bahwa akhlak, 

iman, dan Islam merupakan satu kesatuan integral di mana akhlak berfungsi sebagai indikator kesempurnaan 

keyakinan batin seseorang. Lebih lanjut, penelitian ini menemukan bahwa karakteristik akhlak Islam bersifat 

rabbani, universal, dan seimbang, yang membedakannya dari sistem etika sekuler. Dalam perspektif tasawuf 

akhlaki, pembentukan karakter mulia dilakukan melalui proses spiritual yang terstruktur, meliputi tazkiyatun nafs, 

riyadhah, dan mujahadah. Simpulan dari kajian ini menegaskan bahwa akhlak adalah puncak dari keberagamaan 

yang memberikan dampak sosial nyata, bukan sekadar kesalehan ritualistik. Temuan ini memberikan implikasi bagi 

pengembangan pendidikan karakter berbasis spiritualitas di era modern. 

 

Katakunci: Akhlak Mahmudah; Iman; Islam; Tasawuf Akhlaki; Tazkiyatun Nafs. 

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/8brny685 
Hal. 117-126 

 
 

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, 

Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, Karakteristik Akhlak 

Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki 

 
M. Mishbahul Muniir1, M. Sofiyullah Yusuf2, M. Rifqi Abdillah3 

Universitas Islam Negeri Syekh Wasil Kediri1,2,3 

 

*Email: muhammadmishbahulmuniir@gmail.com; yusuff1935@gmail.com; abdillahrifqi77@gmail.com 

 

Diterima: 10-12-2025 | Disetujui: 20-12-2025| Diterbitkan: 22-12-2025 

mailto:muhammadmishbahulmuniir@gmail.com
mailto:yusuff1935@gmail.com
mailto:abdillahrifqi77@gmail.com


 
 
 

 

  

----------------- 

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, 

Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki  

(Muniir, et al.)  

        118 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Muniir, M. M., M. Sofiyullah Yusuf, & M. Rifqi Abdillah. (2025). Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan 
Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak 
Perspektif Tasawuf Akhlaki. Jurnal Teologi Islam, 2(1), 117-126. https://doi.org/10.63822/8brny685 



 
 
 

 

  

----------------- 

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, 

Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki  

(Muniir, et al.)  

        119 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

PENDAHULUAN 

Dalam tradisi intelektual Islam, akhlak menempati posisi sentral sebagai fondasi keberagamaan 

yang autentik. Sejak masa klasik hingga kontemporer, para ulama menegaskan bahwa kebajikan moral 

merupakan cerminan dari kualitas iman dan kesungguhan seseorang dalam menjalankan ajaran 

Islam.(Nurul Liza Nasution, Raisa Nur Salum, Sapri, 2023) Dimensi akhlak bukan sekadar pelengkap dari 

aspek ibadah ritual, melainkan menjadi buah dari keyakinan batin (iman) dan manifestasi dari kepatuhan 

lahiriah (Islam). Karena itu, akhlak dipandang sebagai ruh yang menghidupkan ajaran Islam, sebab tanpa 

akhlak seluruh bentuk pengamalan agama akan kehilangan makna esensialnya.(Ningsih, 2023) 

Dalam hadis-hadis Nabi Muhammad SAW, relasi antara iman, Islam, dan akhlak dijelaskan secara 

eksplisit. Iman yang kuat semestinya menumbuhkan perilaku yang mulia, sementara iman yang lemah akan 

melahirkan akhlak yang tercela. Pandangan ini sejalan dengan teori para ulama seperti al-Ghazali, Ibnu 

Miskawaih, dan Ibnu Qayyim yang memahami akhlak sebagai kondisi kejiwaan yang memandu tindakan 

secara spontan. Dengan demikian, akhlak bukan hanya perilaku lahir, tetapi keadaan batin yang terbentuk 

melalui keyakinan, pembiasaan, dan penyucian jiwa.(Syukur et al., 2020) 

Lebih jauh, akhlak ditempatkan sebagai puncak keberagamaan. Hal ini didasarkan pada pernyataan 

Nabi Muhammad SAW bahwa misi kerasulan adalah penyempurnaan akhlak mulia. Artinya, inti dari 

keseluruhan syariat, baik dalam aspek ritual, sosial, maupun spiritual, bermuara pada pembentukan karakter 

yang luhur. Bahkan kualitas iman seseorang diukur berdasarkan bagaimana ia bersikap kepada sesama, 

bukan hanya dari intensitas ritual yang dijalankannya.(Azty et al., 2018) 

Akhlak Islam juga memiliki karakteristik khas yang membedakannya dari sistem moral lain. 

Akhlak bersumber dari wahyu, bersifat komprehensif, universal, seimbang, dan realistis. Ia mencakup 

hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, diri sendiri, bahkan lingkungan. Keunikan inilah yang 

menjadikan akhlak Islam memiliki daya terapan luas dan tetap relevan lintas ruang dan waktu.(Wahyuni, 

2024) 

Perspektif lain yang memperkaya diskursus akhlak adalah pandangan tasawuf akhlaki. Tasawuf 

tidak hanya menekankan moralitas sebagai norma perilaku, tetapi sebagai proses pembentukan jiwa melalui 

tazkiyatun nafs, riyadhah, mujahadah, serta peran guru spiritual. Pendekatan ini memberikan gambaran 

bahwa akhlak tidak muncul secara instan, melainkan melalui perjalanan spiritual yang panjang dan terarah. 

Di era modern, pendekatan tasawuf akhlaki menjadi sangat penting karena mengintegrasikan aspek 

psikologis, spiritual, dan sosial dalam pendidikan karakter.(HIDAYAT, 2017) 

Melihat urgensi akhlak dalam keseluruhan struktur keberagamaan, maka kajian mendalam tentang 

hubungan akhlak dengan iman dan Islam, karakteristiknya, serta proses pembentukannya menjadi sangat 

relevan untuk dikaji, terutama dalam konteks pendidikan agama Islam yang bertujuan menghasilkan peserta 

didik berkarakter mulia. Oleh sebab itu, makalah ini disusun untuk memberikan pemahaman komprehensif 

mengenai kedudukan akhlak dalam ajaran Islam dan mekanisme pembentukannya melalui perspektif 

tasawuf akhlaki. 

Artikel ini fokus pada pembahasan tentang hubungan akhlak, iman, dan Islam dalam ajaran Islam, 

akhlak sebagai puncak keberagamaan seorang Muslim, karakteristik utama akhlak dalam perspektif tasawuf 

akhlaki 

 



 
 
 

 

  

----------------- 

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, 

Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki  

(Muniir, et al.)  

        120 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research) yang bersifat deskriptif-analitis (Mahanum, 2021). Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi 

dengan menelaah berbagai literatur yang relevan terhadap objek kajian, baik berupa kitab klasik maupun 

jurnal ilmiah kontemporer. Sumber data primer dalam kajian ini difokuskan pada teks-teks otoritatif 

mengenai tasawuf akhlaki, seperti pemikiran al-Ghazali, Ibnu Miskawaih, dan Ibnu Qayyim al-Jauziyyah 

yang membahas secara mendalam mengenai struktur jiwa dan pembentukan karakter. Sedangkan sumber 

sekunder diperoleh dari artikel penelitian terbaru yang membedah korelasi antara iman, Islam, dan akhlak 

dalam konteks pendidikan karakter. Analisis data dilakukan dengan metode content analysis (analisis isi), 

di mana peneliti melakukan reduksi data, penyajian data secara naratif, dan penarikan kesimpulan secara 

deduktif untuk merumuskan konsep pembentukan akhlak yang komprehensif. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hubungan antara Akhlak, Iman, dan Islam dalam Ajaran Islam 

Bagian hasil dan pembahasan bisa dibagi ke dalam beberapa sub bahasan. Pemaparan hasil dan 

pembahasan harus memberikan deskripsi yang jelas dan tepat mengenai temuan penelitian, interpretasi 

penulis terhadap temuan tersebut, dan kesimpulan yang dapat ditarik. 

Dalam ajaran Islam, akhlak, iman, dan Islam merupakan tiga dimensi yang tidak dapat dipisahkan. 

Ketiganya membentuk struktur keberagamaan seorang Muslim secara utuh. Secara teologis, Islam 

dibangun atas tiga fondasi: Islam (dimensi lahiriah/amal), iman (dimensi batiniah/keyakinan), dan ihsan 

(dimensi penyempurna spiritual). Akhlak berada pada posisi pengikat ketiganya. Oleh karena itu, para 

ulama menyebut akhlak sebagai “buah dari iman” dan sekaligus “tanda kesempurnaan Islam 

seseorang”.(Achmad Junaedi Sitika, Afah Afifah, Bobi Mahrobi Rahmatullah, 2024) 

Dari sisi etimologi, istilah akhlak berasal dari kata “khuluq” yang berarti tabiat, karakter, dan 

kebiasaan jiwa. Sementara iman berarti keyakinan yang meresap dalam hati, dan Islam adalah kepatuhan 

konkret melalui amal saleh. Dengan demikian, akhlak menjadi jembatan antara dunia batin (iman) dan 

dunia lahir (Islam)(Destiana, 2025). Konsep ini sejalan dengan pandangan al-Ghazali yang menyatakan 

bahwa akhlak merupakan kondisi jiwa yang memunculkan tindakan dengan mudah tanpa memerlukan 

pertimbangan panjang. Artinya, bila iman telah mantap dalam hati, maka akhlak mulia akan muncul secara 

spontan.(Silahuddin, 2016) 

Sedangkan secara terminologis, para pakar memberikan sejumlah definisi mengenai konsep akhlak. 

Ahmad Amin menjelaskan bahwa akhlak merupakan kehendak yang terbentuk melalui proses pembiasaan 

yang berulang dalam diri seseorang (Amin, 2005). Pemahaman ini sejalan dengan pandangan Imam al-

Ghazali yang memaknai akhlak sebagai sifat yang tertanam kuat dalam jiwa sehingga melahirkan tindakan 

secara spontan tanpa memerlukan pertimbangan rasional yang panjang (al-Ghazali). Sedangkan Ibnu 

Miskawih menegaskan bahwa akhlak adalah kondisi kejiwaan yang mendorong seseorang bertindak 

dengan rasa sukarela dan tanpa perencanaan sebelumnya, karena tindakan tersebut telah menyatu dengan 

karakter batinnya (Miskawaih, t.t.).(Nasr, 2018) 

 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah menegaskan bahwa, hakikat iman adalah ucapan, keyakinan, dan amal; 



 
 
 

 

  

----------------- 

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, 

Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki  

(Muniir, et al.)  

        121 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

sedangkan amal yang paling tampak ialah perilaku (akhlak).. Pernyataan ini menegaskan bahwa tanpa 

akhlak, iman hanya menjadi konsep abstrak yang tidak terlihat dalam realitas sosial. Nabi Muhammad SAW 

juga menyederhanakan hubungan itu secara sangat jelas: “Tidak sempurna iman seseorang hingga ia 

mencintai saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya sendiri”. Hadis ini menempatkan akhlak sebagai 

indikator langsung dari kualitas iman. 

Dalam kerangka ajaran Islam, akhlak, iman, dan Islam membentuk satu kesatuan integral yang 

tidak dapat dipisahkan. Iman berfungsi sebagai fondasi keyakinan batin, Islam sebagai manifestasi ketaatan 

lahiriah, sementara akhlak menjadi ekspresi konkret yang menjembatani keduanya dalam kehidupan sosial. 

Oleh karena itu, akhlak tidak sekadar dipahami sebagai perilaku etis, melainkan sebagai indikator kualitas 

internal keberagamaan seorang Muslim. 

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran al-Ghazali yang memaknai akhlak sebagai kondisi jiwa 

yang tertanam kuat sehingga melahirkan tindakan secara spontan tanpa rekayasa rasional. Dengan 

demikian, akhlak merupakan refleksi autentik dari iman yang hidup, bukan sekadar kepatuhan formal 

terhadap syariat. Ketika iman terinternalisasi secara mendalam, maka akhlak mulia akan muncul sebagai 

kebiasaan yang stabil dan berkelanjutan. 

Dalam konteks ini, hadis Nabi Muhammad SAW yang menegaskan bahwa kesempurnaan iman 

diukur melalui kualitas akhlak memberikan landasan teologis bahwa iman tanpa implikasi moral hanya 

akan berhenti pada tataran simbolik. Oleh sebab itu, relasi iman, Islam, dan akhlak bersifat fungsional 

sekaligus evaluatif, di mana akhlak menjadi tolok ukur keberhasilan internalisasi ajaran Islam dalam 

kehidupan nyata. 

Perilaku seseorang dapat menjadi cerminan tingkat keimanannya; perbuatan yang baik 

menunjukkan iman yang kokoh, sementara perbuatan yang buruk menandakan lemahnya iman. Dengan 

kata lain, kekuatan iman berperan langsung dalam membentuk akhlak yang mulia, sedangkan lemahnya 

iman dapat melahirkan akhlak yang tercela. Nabi Muhammad SAW menegaskan bahwa perilaku yang 

terpuji lahir dari iman yang kuat, sedangkan kerusakan akhlak bersumber dari lemahnya iman. Beliau 

bahkan menjelaskan bahwa individu yang berperangai buruk sesungguhnya mengalami kekurangan dalam 

imannya, sebagaimana sabda beliau: “Malu dan iman itu keduanya bergandengan; jika hilang salah 

satunya, maka hilang pula yang lain” (HR. Hakim).(Aiysah Dwi Rahma April, 2024) 

Sebagaimana di Al-Qur’an menunjukkan relasi erat ini melalui ayat: 
ىهَا  قَدْ   اَفْ لَحَ مَنْ زكَ ّٰ  

Artinya: “Sungguh, beruntunglah orang yang menyucikan jiwa itu.” (QS. Asy-Syams [91]: 9). Ayat 

ini sering dijadikan dasar bagi ulama tasawuf bahwa akhlak adalah manifestasi dari tazkiyatun nafs 

(penyucian jiwa) yang hanya dapat terjadi bila iman benar. Ibnu Katsir menafsirkan bahwa penyucian jiwa 

menjadi bukti kekuatan iman dan keberhasilan dalam menjalani ajaran Islam. 

Para ulama kontemporer menambahkan dimensi sosial, seperti Yusuf al-Qaradawi, yang 

menafsirkan hubungan akhlak, iman, Islam sebagai struktur integral yang membentuk Muslim yang bukan 

hanya ritualistik, tetapi juga berkontribusi bagi kebaikan sosial. Dengan demikian, dapat disimpulkan 

bahwa akhlak adalah ekspresi nyata dari iman dan sekaligus penanda kesungguhan seseorang dalam 

menjalankan Islam. Akhlak mengikat aspek batin (iman) dan aspek lahir (amal Islam), sehingga ketiganya 

membentuk satu kesatuan sistem keberagamaan yang harmonis. 



 
 
 

 

  

----------------- 

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, 

Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki  

(Muniir, et al.)  

        122 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman 

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, penekanan pada akhlak sebagai puncak 

keberagamaan menjadi semakin relevan di tengah fenomena formalisme beragama. Tidak jarang dijumpai 

praktik keberagamaan yang kuat secara simbolik, tetapi lemah dalam dimensi etika sosial. Fenomena ini 

menunjukkan adanya kesenjangan antara kesalehan ritual dan kesalehan moral. 

Oleh karena itu, penempatan akhlak sebagai puncak keberagamaan tidak hanya bersifat teologis, 

tetapi juga kritis terhadap realitas keberagamaan umat Islam dewasa ini. Akhlak berfungsi sebagai 

parameter evaluatif yang menguji sejauh mana ritual keagamaan benar-benar membentuk karakter dan 

kepedulian sosial. Dengan demikian, keberagamaan yang matang bukan hanya ditandai oleh kepatuhan 

ibadah, tetapi oleh transformasi etis yang berdampak nyata dalam kehidupan bersama. 

 

Dalam banyak literatur keislaman, akhlak disebut sebagai puncak dari keberagamaan atau 

Pandangan ini bersumber dari sejumlah teks normatif dan analisis ulama yang menempatkan akhlak sebagai 

indikator paling tinggi dari kualitas keislaman seseorang.(Nurul Liza Nasution, Raisa Nur Salum, Sapri, 

2023) 

Pertama, dasar normatifnya sangat jelas dalam sabda Nabi SAW:  

اَ بعُِثْتُ لأتَُِ مَ مَكَارمَِ الَأخْلاقِ    إِنَّم
Artinya: “Sesungguhnya aku diutus hanya untuk menyempurnakan akhlak yang mulia (HR Al-

Baihaqi).  

Pertama, Pernyataan ini menunjukkan bahwa seluruh risalah Islam pada hakikatnya bermuara pada 

perbaikan moral dan karakter manusia. Jika tujuan akhir kerasulan adalah akhlak, maka akhlak pula yang 

menjadi puncak keberagamaan.(Aiysah Dwi Rahma April, 2024) 

Kedua, akhlak menjadi puncak agama karena ia merupakan refleksi holistik (evaluasi diri) dari 

iman dan Islam. Orang yang rajin beribadah tetapi memiliki karakter buruk berarti belum mencapai puncak 

keberagamaannya. Dalam Ihya’ Ulum al-Din, al-Ghazali menyebutkan bahwa tanda kesempurnaan agama 

bukan pada banyaknya ritual, melainkan pada kualitas hubungan manusia dengan manusia lainnya. Akhlak 

menjadi cermin sejati keagamaan, bukan ritual formal.(Sholeh, 2017) 

Ketiga, akhlak adalah ukuran Keyakinan kepada Allah. Dalam hadis riwayat at-Tirmidzi, Nabi 

Muhammad SAW bersabda: “Mukmin yang paling sempurna imannya adalah yang paling baik akhlaknya 

(HR. Ibnu Majah. No. 4259).  Hadis ini memberi sinyal bahwa kualitas iman seseorang tidak diukur lewat 

banyaknya ibadah ritual, tetapi dari dampak sosialnya: kesabaran, kejujuran, keramahan, empati, kasih 

sayang, dan adab. 

Keempat, para ulama akhlak klasik seperti Ibnu Miskawaih menempatkan akhlak sebagai “buah 

dari seluruh amal”. Dalam Tahdzib al-Akhlaq, ia menjelaskan bahwa amal fisik seperti salat dan puasa 

menjadi sempurna ketika membentuk kebiasaan moral yang stabil. Karena itu, akhlak disebut “buah akhir” 

dari pohon iman.  

Kelima, akhlak dipandang sebagai puncak keberagamaan karena menjadi ukuran keindahan Islam 

di mata publik. Muhammad Abduh menyatakan bahwa kekuatan Islam tidak terletak pada argumen 

teologisnya semata, namun pada perilaku etis umatnya. Oleh sebab itu, masyarakat menilai agama bukan 

dari simbol keagamaan, tetapi dari kualitas akhlak penganutnya.(Nurul Liza Nasution, Raisa Nur Salum, 



 
 
 

 

  

----------------- 

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, 

Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki  

(Muniir, et al.)  

        123 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

Sapri, 2023) 

Dengan dasar-dasar ini, dapat dipahami bahwa akhlak menjadi puncak keberagamaan karena ia 

merangkum tujuan risalah, indikator iman, penyempurna amal, dan media kesaksian sosial tentang 

keindahan Islam. Tanpa akhlak, keberagamaan menjadi bungkusan kosong yang tidak memiliki makna 

substansial. 

 

Karakteristik Utama Akhlak Islam 

Akhlak Islam memiliki sejumlah karakteristik mendasar yang membedakannya dari etika sekuler 

maupun moralitas agama lain. Para ulama klasik dan kontemporer sepakat bahwa karakteristik tersebut 

bersifat rabbani, komprehensif, seimbang, universal, realistis, dan berorientasi pada perbaikan 

jiwa.(Silahuddin, 2016) 

Pertama, akhlak Islam bersifat rabbani (bersumber dari wahyu). Artinya, standar baik dan buruk 

dalam Islam bukan ditentukan oleh relativisme sosial atau rasionalitas murni seperti dalam etika Yunani, 

tetapi didasarkan pada petunjuk ilahi. Al-Ghazali menjelaskan bahwa akhlak dalam Islam berakar dari 

tazkiyatun nafs dan petunjuk wahyu, sehingga stabil dan tidak berubah sesuai arus budaya. 

Kedua, akhlak Islam bersifat komprehensif. Ia mencakup seluruh dimensi kehidupan: hubungan 

manusia dengan Allah, sesama manusia, lingkungan, bahkan diri sendiri. Berbeda dengan etika Barat yang 

lebih fokus pada relasi sosial, akhlak Islam melingkupi aspek spiritual. Dalam Buku Akhlak Islam 

(Kemenag RI), dijelaskan bahwa akhlak tidak bisa dipisahkan dari ibadah dan kesadaran 

transendental.(Syukur et al., 2020) 

Ketiga, akhlak Islam bersifat universal. Prinsipnya seperti kejujuran, keadilan, amanah, dan kasih 

sayang dapat diterapkan di berbagai situasi dan budaya. Para ulama menyebutnya sebagai prinsip al-khulq 

al-karim. Rasulullah SAW dijuluki al-Amin bahkan sebelum menjadi nabi, menunjukkan bahwa akhlak 

Islam dapat diterima secara universal. 

Keempat, akhlak Islam bersifat tawazun (seimbang). Ia tidak menuntut sikap ekstrim seperti 

menolak dunia sepenuhnya ataupun mencintainya secara berlebihan. Dalam QS. Al-Qashash [28]: 77,  

نْ يَا وَاَحْسِنْ كَمَآ اَحْسَنَ اللّ ُّٰ  بَكَ مِنَ الدُّ ارَ الّْْٰخِرَةَ وَلَْ تَ نْسَ نَصِي ْ ُ الدم الْفَسَادَ فِِ الَْْرْضِِۗ   اِليَْكَ وَلَْ تَ بْغِ وَابْ تَغِ فِيْمَآ اّٰتّٰىكَ اللّ ّٰ
 اِنم اللّ َّٰ لَْ يُُِبُّ الْمُفْسِدِيْنَ 

Artinya: “Dan, carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (pahala) negeri akhirat, 

tetapi janganlah kamu lupakan bagianmu di dunia. Berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah 

telah berbuat baik kepadamu dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi. Sesungguhnya Allah tidak 

menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan”.  Dari ayat tersebut Allah memerintahkan manusia untuk 

mencari akhirat tanpa melupakan bagian dunia. Ayat ini menjadi dasar prinsip keseimbangan moral dalam 

Islam. 

Kelima, akhlak Islam bersifat realistis dan manusiawi. Banyak ajaran akhlak dalam hadis 

menyadari kelemahan manusia. Karena itu, Nabi Muhamma SAW menekankan sikap bertahap, 

memaafkan, konsisten (istiqamah), dan menjauhi beban berlebih. Ibnu Rajab al-Hanbali menjelaskan 

bahwa akhlak mulia dalam Islam tumbuh melalui latihan berulang, bukan tuntutan instan.(Achmad Junaedi 

Sitika, Afah Afifah, Bobi Mahrobi Rahmatullah, 2024) 



 
 
 

 

  

----------------- 

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, 

Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki  

(Muniir, et al.)  

        124 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

Dengan karakteristik-karakteristik ini, akhlak Islam tampil sebagai sistem moral yang unik: 

memiliki landasan spiritual, orientasi sosial, penerapan universal, keseimbangan hidup, dan pendekatan 

psikologis yang manusiawi.  

 

Pembentukan Akhlak dalam Perspektif Tasawuf Akhlaki 

Tasawuf akhlaki adalah cabang tasawuf yang menekankan penyucian jiwa dan perbaikan karakter. 

Dalam perspektif ini, pembentukan akhlak tidak hanya berupa teori moral, tetapi proses spiritual yang 

mendalam melalui tazkiyatun nafs, riyadhah nafsiyah, dan mujahadah.(Nasr, 2018) Al-Ghazali dalam Ihya’ 

Ulum al-Din menyatakan bahwa, jiwa manusia serupa tanah yang harus dibersihkan, diairi, dan ditanami 

agar tumbuh kebaikan. Proses akhlak tidak muncul secara spontan, tetapi melalui pendidikan spiritual yang 

teratur.(Silahuddin, 2016) 

Pertama, tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). Ini adalah tahap awal pembentukan akhlak yang 

bertujuan membersihkan jiwa dari sifat-sifat tercela seperti sombong, iri, dendam, dan rakus. Al-Qusyairi 

menjelaskan bahwa proses tazkiyah mencakup introspeksi diri (muhasabah) dan penyesalan (taubat) 

sebagai langkah awal transformasi moral. 

Kedua, riyadhah al-nafs (latihan spiritual). Ini mencakup latihan-latihan seperti zuhud, sabar, 

syukur, dan disiplin ibadah. Ibn Ata’illah dalam al-Hikam menyebut riyadhah sebagai proses “melenturkan 

jiwa” agar terbiasa untuk patuh kepada Allah. Latihan ini bersifat berulang dan bertahap, sehingga akhlak 

mulia menjadi kebiasaan permanen.(Arifuddin, 2023) 

Ketiga, mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu). Tasawuf memandang hawa nafsu sebagai 

sumber akhlak buruk, sehingga pembentukan akhlak harus melalui perjuangan terus menerus melawannya. 

Surah Al-Ankabut [29]: 69 

َ لَمَعَ الْمُحْسِنِيْ  نَا لنََ هْدِيَ ن مهُمْ سُبُ لَنَاِۗ وَاِنم اللّ ّٰ  وَالمذِيْنَ جَاهَدُوْا فِي ْ
Artinya: “Orang-orang yang berusaha dengan sungguh-sungguh untuk (mencari keridaan) Kami 

benar-benar akan Kami tunjukkan kepada mereka jalan-jalan Kami. Sesungguhnya Allah benar-benar 

bersama orang-orang yang berbuat kebaikan”. Ayat tersebut menjadi dasar bahwa mereka yang 

bersungguh-sungguh (mujahadah) akan mendapat pertolongan Allah dalam mencapai akhlak 

mulia.(Arifuddin, 2023) 

Keempat, peran mursyid dan lingkungan. Dalam tradisi tasawuf, pembentukan akhlak juga dipandu 

oleh seorang guru spiritual yang memberikan bimbingan, keteladanan, dan koreksi. Al-Junaid al-Baghdadi 

menekankan bahwa seorang murid tidak akan mencapai akhlak mulia kecuali melalui suhbah (kedekatan) 

dengan guru yang berakhlak.(Faruqi & Fauziyatur Rohmah, 2023) 

Kelima, kontinuitas dan keteladanan. Tasawuf akhlaki menekankan proses jangka panjang. Akhlak 

tidak dibangun dalam waktu singkat, melainkan melalui pengulangan dan keteladanan. Inilah sebabnya 

Nabi Muhammad SAW menjadi model utama akhlak dalam Islam.(Silahuddin, 2016) 

Dengan demikian, pembentukan akhlak dalam perspektif tasawuf akhlaki merupakan proses 

spiritual yang terstruktur: mulai dari pembersihan jiwa, latihan moral, perjuangan batin, bimbingan guru, 

hingga pembiasaan jangka panjang. Model ini sangat relevan untuk pendidikan karakter modern karena 

menyentuh tiga aspek: spiritual, psikologis, dan sosial. 



 
 
 

 

  

----------------- 

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, 

Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki  

(Muniir, et al.)  

        125 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

 

 KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat ditegaskan bahwa akhlak merupakan inti 

sekaligus puncak dari keberagamaan dalam Islam. Akhlak tidak berdiri sebagai aspek tambahan, melainkan 

menjadi manifestasi konkret dari iman dan penyempurna pelaksanaan Islam. Kualitas iman seseorang 

tercermin secara langsung dalam perilaku etisnya, sehingga akhlak berfungsi sebagai indikator integritas 

spiritual dan komitmen keagamaan. 

Penegasan akhlak sebagai puncak keberagamaan juga memiliki implikasi penting dalam konteks 

pendidikan agama Islam. Pendidikan Islam tidak cukup berorientasi pada transfer pengetahuan dan 

keterampilan ritual, tetapi harus diarahkan pada pembentukan karakter melalui internalisasi nilai-nilai 

moral. Perspektif tasawuf akhlaki menawarkan pendekatan yang relevan dengan menekankan penyucian 

jiwa, latihan spiritual, dan pembiasaan etis secara berkelanjutan. 

Dengan demikian, pembinaan akhlak bukan hanya menjadi tujuan normatif ajaran Islam, tetapi 

juga strategi fundamental dalam menjawab krisis moral masyarakat modern. Integrasi iman, Islam, dan 

akhlak secara utuh diharapkan mampu melahirkan pribadi Muslim yang tidak hanya saleh secara individual, 

tetapi juga berkontribusi positif bagi kehidupan sosial dan kemanusiaan secara luas. 

  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Achmad Junaedi Sitika, Afah Afifah, Bobi Mahrobi Rahmatullah, M. A. C. (2024). KEDUDUKAN 

AKHLAK DAN TASWAUF DALAM ISLAM SERTA HUBUNGAN KEDUANYA. Jurnal Al-

Ta’dib, 2, 116–124. 

Aiysah Dwi Rahma April, H. M. (2024). Akhlak adalah bunga agama. Fikrah: Journal of Islamic Educatio, 

3, 1–16. 

Arifuddin, M. (2023). Corak Tasawuf Kitab Al-Hikam Karya Ibn Athaillah Dan Implikasinya Dalam 

Pembentukan Akhlak Di Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Suci Manyar Gresik. BHINNEKA: 

Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran, 1(2), 117–126. 

https://ejournal.staiarrosyid.ac.id/index.php/bhinneka/index 

Azty, A., Sitorus, L. S., Sidik, M., Arizki, M., Siregar, N. A., Siregar, N. A., Budianti, R., & Suryani, I. 

(2018). Hubungan antara Aqidah dan Akhlak dalam Islam. Jounal of Education.Humaniora and Social 

Sciensces (JEHSS), 1(2), 122–126. 

Destiana, A. N. (2025). Akhlak Mahmudah dalam Pengelolaan Dana Kesehatan : Upaya Preventif Terhadap 

Praktik Korupsi. Jurnal Sains Student Research, 3(2), 252–258. 

Faruqi, I., & Fauziyatur Rohmah, L. (2023). Pengaruh Kesufian Imam Junaid Al-Baghdadi Terhadap 

Profesinya Sebagai Qodli. Spiritualita, 7(1), 26–40. https://doi.org/10.30762/spiritualita.v7i1.1013 

HIDAYAT, A. W. (2017). HUBUNGAN AKHLAK MAHMUDAH TERHADAP PRESTASI BELAJAR 

SISWA KELAS VII 1 SMP MUHAMMADIYAH 6 PALEMBANG. 

Mahanum. (2021). ALACRITY : Journal Of Education. ALACRITY : Journal Of Education, 1(2), 1–12. 

Nasr, S. H. (2018). Tasawuf Akhlaki dan Pembinaan Moral. Islamic Studies Review, 7, 44–59. 

https://example.com/nasr-tasawuf 

Ningsih, J. (2023). IMPLEMENTASI METODE PEMBIASAAN DALAM MENINGKATKAN 

AKHLAK MAHMUDAH PADA ANAK KELOMPOK B DI TAMAN KANAK-KANAK IDHATA 

SEMPARUK. Journal Lunggi, 1(2), 276–288. 



 
 
 

 

  

----------------- 

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, 

Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki  

(Muniir, et al.)  

        126 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

Nurul Liza Nasution, Raisa Nur Salum, Sapri, I. S. (2023). LINGKUP STUDI AKIDAH AKHLAK 

TERMINOLOGY OF THE STUDY OF CREED / THEOLOGY AND THE SCOPE OF THE 

STUDY OF MORAL CREED. Jurnal Yaqzan, 09(02). 

Sholeh, S. (2017). Pendidikan Akhlak dalam Lingkungan Keluarga Menurut Imam Ghazali. Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 1(1), 55–70. 

https://doi.org/10.25299/althariqah.2016.vol1(1).618 

Silahuddin. (2016). PENDIDIKAN DAN AKHLAK (TINJAUAN PEMIKIRAN IMAN AL-GHAZALI). 

Jurnal Tarbiyah, 23(1). 

Syukur, A., Islam, U., & Syarif, N. (2020). Akhlak Terpuji dan Implementasinya di Masyarakat. Misykat 

Al-Anwar, 3(2), 143–164. https://doi.org/10.24853/ma.3. 

Wahyuni, S. (2024). Macam-Macam Akhlakul Mahmudah dan Akhlakul Mazmumah. Jurnal Ilmu Tabiyah 

Dan Keguruan, 2(1), 147–151. 

 


