elSSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938

JURNAL TEOLOGI IStAM

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026
doi.org/10.63822/8brny685
Hal. 117-126

Mgm Available online at https://ojs.indopublishing.or.id/index.php/jti

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam,
Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, Karakteristik Akhlak
Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki

M. Mishbahul Muniir?, M. Sofiyullah Yusuf?, M. Rifgi Abdillah®
Universitas Islam Negeri Syekh Wasil Kedirit??

*Email: muhammadmishbahulmuniir@gmail.com; yusuff1935@gmail.com; abdillahrifqi77@gmail.com

Diterima: 10-12-2025 | Disetujui: 20-12-2025| Diterbitkan: 22-12-2025

ABSTRACT

This research aims to analyze in depth the position of morality (akhlak) within the structure of Islamic teachings
and the mechanisms of its formation through the approach of tasawuf akhlaki. Morality is often viewed merely as
outward behavior, whereas in the Islamic intellectual tradition, it is a reflection of the quality of faith and a
manifestation of a Muslim's devotion. The research method employed is a literature study exploring the perspectives
of classical scholars such as al-Ghazali and l1bn Miskawaih. The discussion results indicate that morality, faith
(iman), and Islam are an integral unity where morality serves as an indicator of the perfection of an individual's
internal conviction. Furthermore, this study finds that the characteristics of Islamic morality are divine (rabbani),
universal, and balanced, distinguishing it from secular ethical systems. From the perspective of tasawuf akhlaki,
the formation of noble character is achieved through a structured spiritual process, including tazkiyatun nafs,
riyadhah, and mujahadah. The conclusion of this study emphasizes that morality is the pinnacle of religiosity that
provides real social impact, rather than just ritualistic piety. These findings have implications for the development
of spirituality-based character education in the modern era.

Keywords: Akhlak Mahmudah; Faith; Islam; Tasawuf Akhlaki; Tazkiyatun Nafs.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam kedudukan akhlak dalam struktur ajaran Islam serta
mekanisme pembentukannya melalui pendekatan tasawuf akhlaki. Akhlak seringkali dipandang hanya sebagai
perilaku lahiriah, padahal dalam tradisi intelektual Islam, ia merupakan cerminan dari kualitas iman dan manifestasi
ketaatan seorang Muslim. Metode penelitian yang digunakan adalah studi pustaka dengan mengeksplorasi
pandangan tokoh klasik seperti al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih. Hasil pembahasan menunjukkan bahwa akhlak,
iman, dan Islam merupakan satu kesatuan integral di mana akhlak berfungsi sebagai indikator kesempurnaan
keyakinan batin seseorang. Lebih lanjut, penelitian ini menemukan bahwa karakteristik akhlak Islam bersifat
rabbani, universal, dan seimbang, yang membedakannya dari sistem etika sekuler. Dalam perspektif tasawuf
akhlaki, pembentukan karakter mulia dilakukan melalui proses spiritual yang terstruktur, meliputi tazkiyatun nafs,
riyadhah, dan mujahadah. Simpulan dari kajian ini menegaskan bahwa akhlak adalah puncak dari keberagamaan
yang memberikan dampak sosial nyata, bukan sekadar kesalehan ritualistik. Temuan ini memberikan implikasi bagi
pengembangan pendidikan karakter berbasis spiritualitas di era modern.

Katakunci: Akhlak Mahmudah; Iman; Islam; Tasawuf Akhlaki; Tazkiyatun Nafs.

) Pubiohed by: D 1 17
phduﬁm%asiu:’zg


mailto:muhammadmishbahulmuniir@gmail.com
mailto:yusuff1935@gmail.com
mailto:abdillahrifqi77@gmail.com

m gurnalgicotogiisTam) eISSN3090-6946 & pISIN3090-6938

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:

Muniir, M. M., M. Sofiyullah Yusuf, & M. Rifgi Abdillah. (2025). Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan
Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman, Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak
Perspektif Tasawuf Akhlaki. Jurnal Teologi Islam, 2(1), 117-126. https://doi.org/10.63822/8brny685

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman,
Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki
(Muniir, et al.)

o118



) JEme] Tewiloz Islkn GISSN3090-6946 & pISSN3090-6938

PENDAHULUAN

Dalam tradisi intelektual Islam, akhlak menempati posisi sentral sebagai fondasi keberagamaan
yang autentik. Sejak masa klasik hingga kontemporer, para ulama menegaskan bahwa kebajikan moral
merupakan cerminan dari kualitas iman dan kesungguhan seseorang dalam menjalankan ajaran
Islam.(Nurul Liza Nasution, Raisa Nur Salum, Sapri, 2023) Dimensi akhlak bukan sekadar pelengkap dari
aspek ibadah ritual, melainkan menjadi buah dari keyakinan batin (iman) dan manifestasi dari kepatuhan
lahiriah (Islam). Karena itu, akhlak dipandang sebagai ruh yang menghidupkan ajaran Islam, sebab tanpa
akhlak seluruh bentuk pengamalan agama akan kehilangan makna esensialnya.(Ningsih, 2023)

Dalam hadis-hadis Nabi Muhammad SAW, relasi antara iman, Islam, dan akhlak dijelaskan secara
eksplisit. Iman yang kuat semestinya menumbuhkan perilaku yang mulia, sementara iman yang lemah akan
melahirkan akhlak yang tercela. Pandangan ini sejalan dengan teori para ulama seperti al-Ghazali, Ibnu
Miskawaih, dan Ibnu Qayyim yang memahami akhlak sebagai kondisi kejiwaan yang memandu tindakan
secara spontan. Dengan demikian, akhlak bukan hanya perilaku lahir, tetapi keadaan batin yang terbentuk
melalui keyakinan, pembiasaan, dan penyucian jiwa.(Syukur et al., 2020)

Lebih jauh, akhlak ditempatkan sebagai puncak keberagamaan. Hal ini didasarkan pada pernyataan
Nabi Muhammad SAW bahwa misi kerasulan adalah penyempurnaan akhlak mulia. Artinya, inti dari
keseluruhan syariat, baik dalam aspek ritual, sosial, maupun spiritual, bermuara pada pembentukan karakter
yang luhur. Bahkan kualitas iman seseorang diukur berdasarkan bagaimana ia bersikap kepada sesama,
bukan hanya dari intensitas ritual yang dijalankannya.(Azty et al., 2018)

Akhlak Islam juga memiliki karakteristik khas yang membedakannya dari sistem moral lain.
Akhlak bersumber dari wahyu, bersifat komprehensif, universal, seimbang, dan realistis. la mencakup
hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, diri sendiri, bahkan lingkungan. Keunikan inilah yang
menjadikan akhlak Islam memiliki daya terapan luas dan tetap relevan lintas ruang dan waktu.(Wahyuni,
2024)

Perspektif lain yang memperkaya diskursus akhlak adalah pandangan tasawuf akhlaki. Tasawuf
tidak hanya menekankan moralitas sebagai norma perilaku, tetapi sebagai proses pembentukan jiwa melalui
tazkiyatun nafs, riyadhah, mujahadah, serta peran guru spiritual. Pendekatan ini memberikan gambaran
bahwa akhlak tidak muncul secara instan, melainkan melalui perjalanan spiritual yang panjang dan terarah.
Di era modern, pendekatan tasawuf akhlaki menjadi sangat penting karena mengintegrasikan aspek
psikologis, spiritual, dan sosial dalam pendidikan karakter.(HIDAYAT, 2017)

Melihat urgensi akhlak dalam keseluruhan struktur keberagamaan, maka kajian mendalam tentang
hubungan akhlak dengan iman dan Islam, karakteristiknya, serta proses pembentukannya menjadi sangat
relevan untuk dikaji, terutama dalam konteks pendidikan agama Islam yang bertujuan menghasilkan peserta
didik berkarakter mulia. Oleh sebab itu, makalah ini disusun untuk memberikan pemahaman komprehensif
mengenai kedudukan akhlak dalam ajaran Islam dan mekanisme pembentukannya melalui perspektif
tasawuf akhlaki.

Avrtikel ini fokus pada pembahasan tentang hubungan akhlak, iman, dan Islam dalam ajaran Islam,
akhlak sebagai puncak keberagamaan seorang Muslim, karakteristik utama akhlak dalam perspektif tasawuf
akhlaki

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman,
Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki
(Muniir, et al.)

1119



) JEme] Tewiloz Islkn GISSN3090-6946 & pISSN3090-6938

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research) yang bersifat deskriptif-analitis (Mahanum, 2021). Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi
dengan menelaah berbagai literatur yang relevan terhadap objek kajian, baik berupa kitab klasik maupun
jurnal ilmiah kontemporer. Sumber data primer dalam kajian ini difokuskan pada teks-teks otoritatif
mengenai tasawuf akhlaki, seperti pemikiran al-Ghazali, Ibnu Miskawaih, dan lbnu Qayyim al-Jauziyyah
yang membahas secara mendalam mengenai struktur jiwa dan pembentukan karakter. Sedangkan sumber
sekunder diperoleh dari artikel penelitian terbaru yang membedah korelasi antara iman, Islam, dan akhlak
dalam konteks pendidikan karakter. Analisis data dilakukan dengan metode content analysis (analisis isi),
di mana peneliti melakukan reduksi data, penyajian data secara naratif, dan penarikan kesimpulan secara
deduktif untuk merumuskan konsep pembentukan akhlak yang komprehensif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hubungan antara Akhlak, Iman, dan Islam dalam Ajaran Islam

Bagian hasil dan pembahasan bisa dibagi ke dalam beberapa sub bahasan. Pemaparan hasil dan
pembahasan harus memberikan deskripsi yang jelas dan tepat mengenai temuan penelitian, interpretasi
penulis terhadap temuan tersebut, dan kesimpulan yang dapat ditarik.

Dalam ajaran Islam, akhlak, iman, dan Islam merupakan tiga dimensi yang tidak dapat dipisahkan.
Ketiganya membentuk struktur keberagamaan seorang Muslim secara utuh. Secara teologis, Islam
dibangun atas tiga fondasi: Islam (dimensi lahiriah/amal), iman (dimensi batiniah/keyakinan), dan ihsan
(dimensi penyempurna spiritual). Akhlak berada pada posisi pengikat ketiganya. Oleh karena itu, para
ulama menyebut akhlak sebagai “buah dari iman” dan sekaligus “tanda kesempurnaan Islam
seseorang”.(Achmad Junaedi Sitika, Afah Afifah, Bobi Mahrobi Rahmatullah, 2024)

Dari sisi etimologi, istilah akhlak berasal dari kata “khuluq” yang berarti tabiat, karakter, dan
kebiasaan jiwa. Sementara iman berarti keyakinan yang meresap dalam hati, dan Islam adalah kepatuhan
konkret melalui amal saleh. Dengan demikian, akhlak menjadi jembatan antara dunia batin (iman) dan
dunia lahir (Islam)(Destiana, 2025). Konsep ini sejalan dengan pandangan al-Ghazali yang menyatakan
bahwa akhlak merupakan kondisi jiwa yang memunculkan tindakan dengan mudah tanpa memerlukan
pertimbangan panjang. Artinya, bila iman telah mantap dalam hati, maka akhlak mulia akan muncul secara
spontan.(Silahuddin, 2016)

Sedangkan secara terminologis, para pakar memberikan sejumlah definisi mengenai konsep akhlak.
Ahmad Amin menjelaskan bahwa akhlak merupakan kehendak yang terbentuk melalui proses pembiasaan
yang berulang dalam diri seseorang (Amin, 2005). Pemahaman ini sejalan dengan pandangan Imam al-
Ghazali yang memaknai akhlak sebagai sifat yang tertanam kuat dalam jiwa sehingga melahirkan tindakan
secara spontan tanpa memerlukan pertimbangan rasional yang panjang (al-Ghazali). Sedangkan lIbnu
Miskawih menegaskan bahwa akhlak adalah kondisi kejiwaan yang mendorong seseorang bertindak
dengan rasa sukarela dan tanpa perencanaan sebelumnya, karena tindakan tersebut telah menyatu dengan
karakter batinnya (Miskawaih, t.t.).(Nasr, 2018)

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah menegaskan bahwa, hakikat iman adalah ucapan, keyakinan, dan amal,

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman,
Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki

(Muniir, et al.)

71120



) JEme] Tewiloz Islkn GISSN3090-6946 & pISSN3090-6938

sedangkan amal yang paling tampak ialah perilaku (akhlak).. Pernyataan ini menegaskan bahwa tanpa
akhlak, iman hanya menjadi konsep abstrak yang tidak terlihat dalam realitas sosial. Nabi Muhammad SAW
juga menyederhanakan hubungan itu secara sangat jelas: “Tidak sempurna iman seseorang hingga ia
mencintai saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya sendiri”’. Hadis ini menempatkan akhlak sebagai
indikator langsung dari kualitas iman.

Dalam kerangka ajaran Islam, akhlak, iman, dan Islam membentuk satu kesatuan integral yang
tidak dapat dipisahkan. Iman berfungsi sebagai fondasi keyakinan batin, Islam sebagai manifestasi ketaatan
lahiriah, sementara akhlak menjadi ekspresi konkret yang menjembatani keduanya dalam kehidupan sosial.
Oleh karena itu, akhlak tidak sekadar dipahami sebagai perilaku etis, melainkan sebagai indikator kualitas
internal keberagamaan seorang Muslim.

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran al-Ghazali yang memaknai akhlak sebagai kondisi jiwa
yang tertanam kuat sehingga melahirkan tindakan secara spontan tanpa rekayasa rasional. Dengan
demikian, akhlak merupakan refleksi autentik dari iman yang hidup, bukan sekadar kepatuhan formal
terhadap syariat. Ketika iman terinternalisasi secara mendalam, maka akhlak mulia akan muncul sebagai
kebiasaan yang stabil dan berkelanjutan.

Dalam konteks ini, hadis Nabi Muhammad SAW yang menegaskan bahwa kesempurnaan iman
diukur melalui kualitas akhlak memberikan landasan teologis bahwa iman tanpa implikasi moral hanya
akan berhenti pada tataran simbolik. Oleh sebab itu, relasi iman, Islam, dan akhlak bersifat fungsional
sekaligus evaluatif, di mana akhlak menjadi tolok ukur keberhasilan internalisasi ajaran Islam dalam
kehidupan nyata.

Perilaku seseorang dapat menjadi cerminan tingkat keimanannya; perbuatan yang baik
menunjukkan iman yang kokoh, sementara perbuatan yang buruk menandakan lemahnya iman. Dengan
kata lain, kekuatan iman berperan langsung dalam membentuk akhlak yang mulia, sedangkan lemahnya
iman dapat melahirkan akhlak yang tercela. Nabi Muhammad SAW menegaskan bahwa perilaku yang
terpuji lahir dari iman yang kuat, sedangkan kerusakan akhlak bersumber dari lemahnya iman. Beliau
bahkan menjelaskan bahwa individu yang berperangai buruk sesungguhnya mengalami kekurangan dalam
imannya, sebagaimana sabda beliau: “Malu dan iman itu keduanya bergandengan; jika hilang salah
satunya, maka hilang pula yang lain” (HR. Hakim).(Aiysah Dwi Rahma April, 2024)

Sebagaimana di Al-Qur’an menunjukkan relasi erat ini melalui ayat:

) a ot B

Artinya: “Sungguh, beruntunglah orang yang menyucikan jiwa itu.” (QS. Asy-Syams [91]: 9). Ayat
ini sering dijadikan dasar bagi ulama tasawuf bahwa akhlak adalah manifestasi dari tazkiyatun nafs
(penyucian jiwa) yang hanya dapat terjadi bila iman benar. Ibnu Katsir menafsirkan bahwa penyucian jiwa
menjadi bukti kekuatan iman dan keberhasilan dalam menjalani ajaran Islam.

Para ulama kontemporer menambahkan dimensi sosial, seperti Yusuf al-Qaradawi, yang
menafsirkan hubungan akhlak, iman, Islam sebagai struktur integral yang membentuk Muslim yang bukan
hanya ritualistik, tetapi juga berkontribusi bagi kebaikan sosial. Dengan demikian, dapat disimpulkan
bahwa akhlak adalah ekspresi nyata dari iman dan sekaligus penanda kesungguhan seseorang dalam
menjalankan Islam. Akhlak mengikat aspek batin (iman) dan aspek lahir (amal Islam), sehingga ketiganya
membentuk satu kesatuan sistem keberagamaan yang harmonis.

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman,
Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki
(Muniir, et al.)

1121



) JEme] Tewiloz Islkn GISSN3090-6946 & pISSN3090-6938

Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, penekanan pada akhlak sebagai puncak
keberagamaan menjadi semakin relevan di tengah fenomena formalisme beragama. Tidak jarang dijumpai
praktik keberagamaan yang kuat secara simbolik, tetapi lemah dalam dimensi etika sosial. Fenomena ini
menunjukkan adanya kesenjangan antara kesalehan ritual dan kesalehan moral.

Oleh karena itu, penempatan akhlak sebagai puncak keberagamaan tidak hanya bersifat teologis,
tetapi juga kritis terhadap realitas keberagamaan umat Islam dewasa ini. Akhlak berfungsi sebagai
parameter evaluatif yang menguji sejauh mana ritual keagamaan benar-benar membentuk karakter dan
kepedulian sosial. Dengan demikian, keberagamaan yang matang bukan hanya ditandai oleh kepatuhan
ibadah, tetapi oleh transformasi etis yang berdampak nyata dalam kehidupan bersama.

Dalam banyak literatur keislaman, akhlak disebut sebagai puncak dari keberagamaan atau
Pandangan ini bersumber dari sejumlah teks normatif dan analisis ulama yang menempatkan akhlak sebagai
indikator paling tinggi dari kualitas keislaman seseorang.(Nurul Liza Nasution, Raisa Nur Salum, Sapri,
2023)

Pertama, dasar normatifnya sangat jelas dalam sabda Nabi SAW:

N1 5,85 (FY Eiwg )

Artinya: “Sesungguhnya aku diutus hanya untuk menyempurnakan akhlak yang mulia (HR Al-
Baihagqi).

Pertama, Pernyataan ini menunjukkan bahwa seluruh risalah Islam pada hakikatnya bermuara pada
perbaikan moral dan karakter manusia. Jika tujuan akhir kerasulan adalah akhlak, maka akhlak pula yang
menjadi puncak keberagamaan.(Aiysah Dwi Rahma April, 2024)

Kedua, akhlak menjadi puncak agama karena ia merupakan refleksi holistik (evaluasi diri) dari
iman dan Islam. Orang yang rajin beribadah tetapi memiliki karakter buruk berarti belum mencapai puncak
keberagamaannya. Dalam Thya’ Ulum al-Din, al-Ghazali menyebutkan bahwa tanda kesempurnaan agama
bukan pada banyaknya ritual, melainkan pada kualitas hubungan manusia dengan manusia lainnya. Akhlak
menjadi cermin sejati keagamaan, bukan ritual formal.(Sholeh, 2017)

Ketiga, akhlak adalah ukuran Keyakinan kepada Allah. Dalam hadis riwayat at-Tirmidzi, Nabi
Muhammad SAW bersabda: “Mukmin yang paling sempurna imannya adalah yang paling baik akhlaknya
(HR. Ibnu Majah. No. 4259). Hadis ini memberi sinyal bahwa kualitas iman seseorang tidak diukur lewat
banyaknya ibadah ritual, tetapi dari dampak sosialnya: kesabaran, kejujuran, keramahan, empati, kasih
sayang, dan adab.

Keempat, para ulama akhlak klasik seperti Ibnu Miskawaih menempatkan akhlak sebagai “buah
dari seluruh amal”. Dalam Tahdzib al-Akhlag, ia menjelaskan bahwa amal fisik seperti salat dan puasa
menjadi sempurna ketika membentuk kebiasaan moral yang stabil. Karena itu, akhlak disebut “buah akhir”
dari pohon iman.

Kelima, akhlak dipandang sebagai puncak keberagamaan karena menjadi ukuran keindahan Islam
di mata publik. Muhammad Abduh menyatakan bahwa kekuatan Islam tidak terletak pada argumen
teologisnya semata, namun pada perilaku etis umatnya. Oleh sebab itu, masyarakat menilai agama bukan
dari simbol keagamaan, tetapi dari kualitas akhlak penganutnya.(Nurul Liza Nasution, Raisa Nur Salum,

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman,
Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki

(Muniir, et al.)

71122



) JEme] Tewiloz Islkn GISSN3090-6946 & pISSN3090-6938

Sapri, 2023)

Dengan dasar-dasar ini, dapat dipahami bahwa akhlak menjadi puncak keberagamaan karena ia
merangkum tujuan risalah, indikator iman, penyempurna amal, dan media kesaksian sosial tentang
keindahan Islam. Tanpa akhlak, keberagamaan menjadi bungkusan kosong yang tidak memiliki makna
substansial.

Karakteristik Utama Akhlak Islam

Akhlak Islam memiliki sejumlah karakteristik mendasar yang membedakannya dari etika sekuler
maupun moralitas agama lain. Para ulama klasik dan kontemporer sepakat bahwa karakteristik tersebut
bersifat rabbani, komprehensif, seimbang, universal, realistis, dan berorientasi pada perbaikan
jiwa.(Silahuddin, 2016)

Pertama, akhlak Islam bersifat rabbani (bersumber dari wahyu). Artinya, standar baik dan buruk
dalam Islam bukan ditentukan oleh relativisme sosial atau rasionalitas murni seperti dalam etika Yunani,
tetapi didasarkan pada petunjuk ilahi. Al-Ghazali menjelaskan bahwa akhlak dalam Islam berakar dari
tazkiyatun nafs dan petunjuk wahyu, sehingga stabil dan tidak berubah sesuai arus budaya.

Kedua, akhlak Islam bersifat komprehensif. la mencakup seluruh dimensi kehidupan: hubungan
manusia dengan Allah, sesama manusia, lingkungan, bahkan diri sendiri. Berbeda dengan etika Barat yang
lebih fokus pada relasi sosial, akhlak Islam melingkupi aspek spiritual. Dalam Buku Akhlak Islam
(Kemenag RI), dijelaskan bahwa akhlak tidak bisa dipisahkan dari ibadah dan kesadaran
transendental.(Syukur et al., 2020)

Ketiga, akhlak Islam bersifat universal. Prinsipnya seperti kejujuran, keadilan, amanah, dan kasih
sayang dapat diterapkan di berbagai situasi dan budaya. Para ulama menyebutnya sebagai prinsip al-khulg
al-karim. Rasulullah SAW dijuluki al-Amin bahkan sebelum menjadi nabi, menunjukkan bahwa akhlak
Islam dapat diterima secara universal.

Keempat, akhlak Islam bersifat tawazun (seimbang). la tidak menuntut sikap ekstrim seperti
menolak dunia sepenuhnya ataupun mencintainya secara berlebihan. Dalam QS. Al-Qashash [28]: 77,

548 . /<° o0 af- 2ot b L el T 0 o7, 08 P AT IR P IR P 2 AR Lo
P 3 ALl &5 Y5 SN AN (L S g LN (e Elad (e W9 831 100 A El 8 a1y
0 o P

it S Y A Oy

Artinya: “Dan, carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (pahala) negeri akhirat,
tetapi janganlah kamu lupakan bagianmu di dunia. Berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah
telah berbuat baik kepadamu dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi. Sesungguhnya Allah tidak
menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan”. Dari ayat tersebut Allah memerintahkan manusia untuk
mencari akhirat tanpa melupakan bagian dunia. Ayat ini menjadi dasar prinsip keseimbangan moral dalam
Islam.

Kelima, akhlak Islam bersifat realistis dan manusiawi. Banyak ajaran akhlak dalam hadis
menyadari kelemahan manusia. Karena itu, Nabi Muhamma SAW menekankan sikap bertahap,
memaafkan, konsisten (istigamah), dan menjauhi beban berlebih. Ibnu Rajab al-Hanbali menjelaskan
bahwa akhlak mulia dalam Islam tumbuh melalui latihan berulang, bukan tuntutan instan.(Achmad Junaedi
Sitika, Afah Afifah, Bobi Mahrobi Rahmatullah, 2024)

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman,
Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki
(Muniir, et al.)

71123



) JEme] Tewiloz Islkn GISSN3090-6946 & pISSN3090-6938

Dengan karakteristik-karakteristik ini, akhlak Islam tampil sebagai sistem moral yang unik:
memiliki landasan spiritual, orientasi sosial, penerapan universal, keseimbangan hidup, dan pendekatan
psikologis yang manusiawi.

Pembentukan Akhlak dalam Perspektif Tasawuf Akhlaki

Tasawuf akhlaki adalah cabang tasawuf yang menekankan penyucian jiwa dan perbaikan karakter.
Dalam perspektif ini, pembentukan akhlak tidak hanya berupa teori moral, tetapi proses spiritual yang
mendalam melalui tazkiyatun nafs, riyadhah nafsiyah, dan mujahadah.(Nasr, 2018) Al-Ghazali dalam Ihya’
Ulum al-Din menyatakan bahwa, jiwa manusia serupa tanah yang harus dibersihkan, diairi, dan ditanami
agar tumbuh kebaikan. Proses akhlak tidak muncul secara spontan, tetapi melalui pendidikan spiritual yang
teratur.(Silahuddin, 2016)

Pertama, tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). Ini adalah tahap awal pembentukan akhlak yang
bertujuan membersihkan jiwa dari sifat-sifat tercela seperti sombong, iri, dendam, dan rakus. Al-Qusyairi
menjelaskan bahwa proses tazkiyah mencakup introspeksi diri (muhasabah) dan penyesalan (taubat)
sebagai langkah awal transformasi moral.

Kedua, riyadhah al-nafs (latihan spiritual). Ini mencakup latihan-latihan seperti zuhud, sabar,
syukur, dan disiplin ibadah. Ibn Ata’illah dalam al-Hikam menyebut riyadhah sebagai proses “melenturkan
jiwa” agar terbiasa untuk patuh kepada Allah. Latihan ini bersifat berulang dan bertahap, sehingga akhlak
mulia menjadi kebiasaan permanen.(Arifuddin, 2023)

Ketiga, mujahadah (perjuangan melawan hawa nafsu). Tasawuf memandang hawa nafsu sebagai
sumber akhlak buruk, sehingga pembentukan akhlak harus melalui perjuangan terus menerus melawannya.
Surah Al-Ankabut [29]: 69

el g i B3 WL (i 3 3k i

Artinya: “Orang-orang yang berusaha dengan sungguh-sungguh untuk (mencari keridaan) Kami
benar-benar akan Kami tunjukkan kepada mereka jalan-jalan Kami. Sesungguhnya Allah benar-benar
bersama orang-orang yang berbuat kebaikan”. Ayat tersebut menjadi dasar bahwa mereka yang
bersungguh-sungguh (mujahadah) akan mendapat pertolongan Allah dalam mencapai akhlak
mulia.(Arifuddin, 2023)

Keempat, peran mursyid dan lingkungan. Dalam tradisi tasawuf, pembentukan akhlak juga dipandu
oleh seorang guru spiritual yang memberikan bimbingan, keteladanan, dan koreksi. Al-Junaid al-Baghdadi
menekankan bahwa seorang murid tidak akan mencapai akhlak mulia kecuali melalui suhbah (kedekatan)
dengan guru yang berakhlak.(Faruqi & Fauziyatur Rohmah, 2023)

Kelima, kontinuitas dan keteladanan. Tasawuf akhlaki menekankan proses jangka panjang. Akhlak
tidak dibangun dalam waktu singkat, melainkan melalui pengulangan dan keteladanan. Inilah sebabnya
Nabi Muhammad SAW menjadi model utama akhlak dalam Islam.(Silahuddin, 2016)

Dengan demikian, pembentukan akhlak dalam perspektif tasawuf akhlaki merupakan proses
spiritual yang terstruktur: mulai dari pembersihan jiwa, latihan moral, perjuangan batin, bimbingan guru,
hingga pembiasaan jangka panjang. Model ini sangat relevan untuk pendidikan karakter modern karena
menyentuh tiga aspek: spiritual, psikologis, dan sosial.

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman,
Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki
(Muniir, et al.)

71124



) JEme] Tewiloz Islkn GISSN3090-6946 & pISSN3090-6938

KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat ditegaskan bahwa akhlak merupakan inti
sekaligus puncak dari keberagamaan dalam Islam. Akhlak tidak berdiri sebagai aspek tambahan, melainkan
menjadi manifestasi konkret dari iman dan penyempurna pelaksanaan Islam. Kualitas iman seseorang
tercermin secara langsung dalam perilaku etisnya, sehingga akhlak berfungsi sebagai indikator integritas
spiritual dan komitmen keagamaan.

Penegasan akhlak sebagai puncak keberagamaan juga memiliki implikasi penting dalam konteks
pendidikan agama Islam. Pendidikan Islam tidak cukup berorientasi pada transfer pengetahuan dan
keterampilan ritual, tetapi harus diarahkan pada pembentukan karakter melalui internalisasi nilai-nilai
moral. Perspektif tasawuf akhlaki menawarkan pendekatan yang relevan dengan menekankan penyucian
jiwa, latihan spiritual, dan pembiasaan etis secara berkelanjutan.

Dengan demikian, pembinaan akhlak bukan hanya menjadi tujuan normatif ajaran Islam, tetapi
juga strategi fundamental dalam menjawab krisis moral masyarakat modern. Integrasi iman, Islam, dan
akhlak secara utuh diharapkan mampu melahirkan pribadi Muslim yang tidak hanya saleh secara individual,
tetapi juga berkontribusi positif bagi kehidupan sosial dan kemanusiaan secara luas.

DAFTAR PUSTAKA

Achmad Junaedi Sitika, Afah Afifah, Bobi Mahrobi Rahmatullah, M. A. C. (2024). KEDUDUKAN
AKHLAK DAN TASWAUF DALAM ISLAM SERTA HUBUNGAN KEDUANYA. Jurnal Al-
Ta’dib, 2, 116-124.

Aiysah Dwi Rahma April, H. M. (2024). Akhlak adalah bunga agama. Fikrah: Journal of Islamic Educatio,
3, 1-16.

Arifuddin, M. (2023). Corak Tasawuf Kitab Al-Hikam Karya Ibn Athaillah Dan Implikasinya Dalam
Pembentukan Akhlak Di Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Suci Manyar Gresik. BHINNEKA:
Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran, 1(2), 117-126.
https://ejournal.staiarrosyid.ac.id/index.php/bhinneka/index

Azty, A., Sitorus, L. S., Sidik, M., Arizki, M., Siregar, N. A., Siregar, N. A., Budianti, R., & Suryani, I.
(2018). Hubungan antara Agidah dan Akhlak dalam Islam. Jounal of Education.Humaniora and Social
Sciensces (JEHSS), 1(2), 122-126.

Destiana, A. N. (2025). Akhlak Mahmudah dalam Pengelolaan Dana Kesehatan : Upaya Preventif Terhadap
Praktik Korupsi. Jurnal Sains Student Research, 3(2), 252-258.

Faruqi, I., & Fauziyatur Rohmah, L. (2023). Pengaruh Kesufian Imam Junaid Al-Baghdadi Terhadap
Profesinya Sebagai Qodli. Spiritualita, 7(1), 26—40. https://doi.org/10.30762/spiritualita.v7il.1013

HIDAYAT, A. W. (2017). HUBUNGAN AKHLAK MAHMUDAH TERHADAP PRESTASI BELAJAR
SISWA KELAS VIl 1 SMP MUHAMMADIYAH 6 PALEMBANG.

Mahanum. (2021). ALACRITY : Journal Of Education. ALACRITY : Journal Of Education, 1(2), 1-12.

Nasr, S. H. (2018). Tasawuf Akhlaki dan Pembinaan Moral. Islamic Studies Review, 7, 44-59.
https://example.com/nasr-tasawuf

Ningsih, J. (2023). IMPLEMENTASI METODE PEMBIASAAN DALAM MENINGKATKAN
AKHLAK MAHMUDAH PADA ANAK KELOMPOK B DI TAMAN KANAK-KANAK IDHATA
SEMPARUK. Journal Lunggi, 1(2), 276-288.

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman,
Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki

(Muniir, et al.)

71125



L.__l Il'} JucnalglieorogiisTam eISSN3090-6946 & pISIN3090-6938

Nurul Liza Nasution, Raisa Nur Salum, Sapri, I. S. (2023). LINGKUP STUDI AKIDAH AKHLAK
TERMINOLOGY OF THE STUDY OF CREED / THEOLOGY AND THE SCOPE OF THE
STUDY OF MORAL CREED. Jurnal Yagzan, 09(02).

Sholeh, S. (2017). Pendidikan Akhlak dalam Lingkungan Keluarga Menurut Imam Ghazali. Jurnal
Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 1(2), 55-70.
https://doi.org/10.25299/altharigah.2016.vol1(1).618

Silahuddin. (2016). PENDIDIKAN DAN AKHLAK (TINJAUAN PEMIKIRAN IMAN AL-GHAZALI).
Jurnal Tarbiyah, 23(1).

Syukur, A., Islam, U., & Syarif, N. (2020). Akhlak Terpuji dan Implementasinya di Masyarakat. Misykat
Al-Anwar, 3(2), 143-164. https://doi.org/10.24853/ma.3.

Wahyuni, S. (2024). Macam-Macam Akhlakul Mahmudah dan Akhlakul Mazmumah. Jurnal limu Tabiyah
Dan Keguruan, 2(1), 147-151.

Akhlak Mahmudah: Hubungan Akhlak Dengan Iman Dan Islam, Akhlak Sebagai Puncak Keberagaman,
Karakteristik Akhlak Islam, Dan Pembentukan Akhlak Perspektif Tasawuf Akhlaki
(Muniir, et al.)

71126



