
  

           

 

    166 

 Available online at  https://ojs.indopublishing.or.id/index.php/jti 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938 

 

 

  
ABSTRACT 

This study examines the organic relationship between the concept of creed (īmān) and morality (akhlāq) in the 

Qur'an through a semantic analysis approach. The aim is to dissect the lexical meaning and semantic field of the 

word "īmān" and its derivatives, and to trace how this concept is imperatively manifested in the domain of behavior. 

Using the thematic interpretation (tafsīr maudhū’ī) method combined with Toshihiko Izutsu's semantic framework, 

this research analyzes all occurrences of the root word a-m-n-a in the Qur'an. The results show that "īmān" from 

the Qur'anic perspective is not a static concept or merely passive belief. It is a dynamic value system rooted in the 

basic meanings of "security" and "trust," which then evolves into total commitment. Semantically, the word "iman" 

is always intertwined with vocabulary of action (‘amal ṣāliḥ) and morality (khuluq), forming an inseparable unity 

of meaning. The behavioral manifestations of faith radiate in three main realms: (1) Vertical morality towards God 

(such as gratitude, patience, trust); (2) Horizontal social morality (such as honesty/ṣidq, trustworthiness, justice, 

and benevolence/iḥsān); and (3) Morality towards oneself (such as purification of the soul/tazkiyah al-nafs). In 

conclusion, this research affirms that morality is the ontological realization and empirical evidence of creed. Thus, 

the dichotomy between creed and morality proves to have no solid foundation in the linguistic structure of the 

Qur'an. Faith is inherently practical, making noble behavior the obligatory path from belief that lives within the 

heart. 

 

Keyword : Īmān, Creed, Morality, Qur'anic Semantics, Toshihiko Izutsu, Islamic Behavior. 

 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji hubungan organik antara konsep akidah (iman) dan akhlak dalam Al-Qur'an melalui 

pendekatan analisis semantik. Tujuannya adalah untuk mengurai makna leksikal dan medan semantik kata "iman" 

beserta derivasinya, serta menelusuri bagaimana konsep ini termanifestasi secara imperatif dalam domain perilaku. 

Dengan menggunakan metode tafsir maudhu’i (tematik) yang dipadukan dengan kerangka semantik Toshihiko 

Izutsu, penelitian ini menganalisis seluruh kemunculan akar kata a-m-n-a dalam Al-Qur'an. Hasil analisis 

menunjukkan bahwa "iman" dalam perspektif Qur'ani bukanlah konsep statis atau keyakinan pasif semata. Ia 

merupakan sebuah sistem nilai dinamis yang berakar pada makna dasar "keamanan" dan "kepercayaan," kemudian 

berkembang menjadi komitmen total. Secara semantik, kata "iman" selalu berjalin kelindan dengan kosakata 

tindakan (‘amal ṣāliḥ) dan akhlak (khuluq), membentuk suatu kesatuan makna yang tak terpisahkan. Manifestasi 

perilaku dari iman terpancar dalam tiga ranah utama: (1) Akhlak vertikal kepada Allah (seperti syukur, sabar, 

tawakkal); (2) Akhlak horizontal sosial (seperti kejujuran/ṣidq, amanah, keadilan, dan berbuat baik/iḥsān); dan (3) 

Akhlak terhadap diri sendiri (seperti penyucian jiwa/tazkiyah al-nafs). Kesimpulannya, penelitian ini menegaskan 

bahwa akhlak merupakan realisasi ontologis dan bukti empiris dari akidah. Dengan demikian, dikotomi antara 

Vol. 2, No. 1, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/atnwr677 
Hal. 166-175 

 
 

Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" 

dalam Al-Qur'an dan Manifestasinya dalam Perilaku 

 
Yogi Ardiansyah1, Said Azren Qadraini2, Ali Akbar3 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau1,2,3 
 

*Email  yogiardiansyah2510@gmail.com; saidazren8@gmail.com; aliakbarusmanpai@gmail.com 
 

Diterima:29-12-2025| Disetujui: 09-01-2026 | Diterbitkan: 11-01-2026 

mailto:yogiardiansyah2510@gmail.com
mailto:saidazren8@gmail.com
mailto:aliakbarusmanpai@gmail.com


 
 
 

 

  

----------------- 

Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" dalam Al-Qur'an dan Manifestasinya dalam Perilaku  

(Ardiansyah, et al.)  

        167 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

akidah dan akhlak terbukti tidak memiliki dasar yang kuat dalam struktur bahasa Al-Qur'an. Iman secara inherent 

bersifat praksis, menjadikan perilaku mulia sebagai jalan wajib dari keyakinan yang hidup di dalam hati. 

 

Kata Kunci :. Iman, Akidah, Akhlak, Semantik Al-Qur'an, Analisis Semantik, Perilaku Islami. 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Ardiansyah, Y., Qadraini, S. A., & Akbar, A. (2026). Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" 
dalam Al-Qur’an dan Manifestasinya dalam Perilaku. Jurnal Teologi Islam, 2(1), 166-175. 
https://doi.org/10.63822/atnwr677 

 



 
 
 

 

  

----------------- 

Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" dalam Al-Qur'an dan Manifestasinya dalam Perilaku  

(Ardiansyah, et al.)  

        168 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

PENDAHULUAN 

Diskursus keislaman, khususnya dalam pengajaran dan pemahaman awam, sering kali 

memperlakukan akidah dan akhlak sebagai dua disiplin ilmu yang terpisah. Akidah ditempatkan dalam 

ranah keyakinan hati dan pemikiran teologis, sementara akhlak dilihat sebagai etika perilaku lahiriah. 

Dikotomi analitis ini, meski memiliki nilai pedagogis tertentu, berpotensi melahirkan pemahaman yang 

parsial dan fragmentatif terhadap agama. Pada titik ekstrem, muncul fenomena di mana pengakuan terhadap 

rukun iman tidak berkorelasi kuat dengan kualitas moral dalam interaksi sosial, atau sebaliknya, perilaku 

baik dianggap cukup tanpa dilandasi fondasi akidah yang sahih. 

Al-Qur'an sebagai sumber otentik ajaran Islam justru menyajikan pandangan yang lebih integratif. 

Pengamatan awal terhadap teks suci ini menunjukkan bahwa kata "iman" dan variannya hampir tidak 

pernah hadir dalam kesendirian. Ia hampir selalu disandingkan dengan berbagai model gramatikal dengan 

seruan untuk berbuat atau deskripsi tentang perbuatan tertentu. Frase ikonik "alladhīna āmanū wa ‘amilū 

al-ṣāliḥāt" (orang-orang yang beriman dan beramal saleh) yang berulang puluhan kali menjadi penanda 

kuat akan hubungan intrinsik ini. Hal ini mengundang pertanyaan mendasar: Apakah hubungan ini sekadar 

penyandingan kebetulan atau justru merepresentasikan hakikat iman itu sendiri dalam perspektif Al-

Qur'an? 

Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa bahasa, khususnya pilihan kosakata dan struktur 

relasinya dalam sebuah teks, merupakan jendela untuk memahami worldview atau pandangan alam 

(Weltanschauung) yang hendak dibangun oleh teks tersebut. Oleh karena itu, untuk memahami hubungan 

hakiki antara akidah dan akhlak, diperlukan pendalaman terhadap bahasa kunci yang digunakan Al-Qur'an, 

dalam hal ini adalah kata "iman". Pendekatan semantik dipilih karena kemampuannya mengurai lapisan 

makna, jejaring konseptual, dan medan makna di sekitar suatu kata, sehingga dapat mengungkap relasi yang 

mungkin tersembunyi dalam pembacaan biasa. 

Beberapa penelitian terdahulu telah menyentuh topik ini, seperti kajian tentang iman dan amal saleh 

atau konsep akhlak dalam Al-Qur'an. Namun, kajian yang secara spesifik dan sistematis menggunakan 

pisau analisis semantik linguistik untuk membedah kata "iman" dan secara eksplisit menarik benang 

merahnya hingga ke ranah perilaku konkret masih relatif terbatas. Ruang inilah yang hendak diisi oleh 

penelitian ini. 

Tujuan penelitian ini adalah: (1) Menganalisis makna leksikal dan perkembangan semantik kata 

"iman" dari akar katanya dalam Al-Qur'an; (2) Memetakan medan semantik (semantic field) kata "iman" 

dan relasinya dengan kosakata perilaku dan akhlak; (3) Merumuskan manifestasi perilaku apa saja yang 

merupakan derivasi logis dan imperatif dari konsep iman berdasarkan analisis semantik tersebut. 

Signifikansi penelitian ini terletak pada dua level. Secara akademis, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi terhadap studi tafsir tematik dan linguistik Al-Qur'an, khususnya dalam memahami 

konsep-konsep kunci secara holistik. Secara praktis, temuan penelitian ini dapat menjadi dasar bagi 

penyusunan materi pendidikan agama yang integratif, dakwah yang menekankan kesatuan antara keyakinan 

dan tindakan, serta pengembangan indeks keimanan yang dapat diobservasi melalui perilaku sosial. 

 

 

 

 



 
 
 

 

  

----------------- 

Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" dalam Al-Qur'an dan Manifestasinya dalam Perilaku  

(Ardiansyah, et al.)  

        169 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

TINJAUAN PUSTAKA 

1. Konsep Iman dalam Diskursus Teologi Islam 

Dalam ilmu kalam klasik, definisi iman menjadi bahan perdebatan panjang, terutama antara aliran 

Murji'ah, Khawarij, dan Mu'tazilah, yang kemudian dikristalkan oleh Ahlussunnah wal Jama'ah. Definisi 

populer yang dirumuskan oleh para teolog Sunni adalah "pembenaran dengan hati, pengikraran dengan 

lisan, dan pelaksanaan dengan anggota badan" (al-taṣdīq bi al-qalb, wa al-iqrār bi al-lisān, wa al-‘amal bi 

al-arkān). Namun, perdebatan berkutat pada apakah amal perbuatan merupakan bagian esensial (rukun) 

dari iman atau sekadar konsekuensi dan penyempurnaannya. Al-Asy’ari, misalnya, menempatkan amal 

sebagai bagian dari kesempurnaan iman, bukan esensinya. Pemilahan analitis ini, meski bernilai dalam 

ranah teologis-normatif, sering kali menjadi titik awal keterpisahan diskursif antara akidah dan akhlak 

dalam pemikiran Islam. 

 

2. Pendekatan Semantik dalam Kajian Al-Qur'an 

Pendekatan semantik terhadap Al-Qur'an mendapat perhatian serius pada abad ke-20. Salah satu 

tokoh pionirnya adalah Toshihiko Izutsu, seorang orientalis Jepang, melalui dua karya monumentalnya: 

God and Man in the Koran (1964) dan Ethico-Religious Concepts in the Qur’ān (1966). Izutsu 

memperkenalkan metode analisis semantik yang tidak hanya melihat makna leksikal sebuah kata, tetapi 

juga bagaimana kata tersebut berelasi dengan kata lain dalam suatu "medan semantik" untuk membangun 

sistem konseptual atau pandangan dunia yang khas. Konsep kuncinya adalah analisis terhadap "kata-kata 

kunci" (key terms) dan "pasangan antonim" (semantic opposites) seperti iman-kufr, Islam-jahiliyyah. 

Metode Izutsu ini memberikan alat yang ampuh untuk memahami konsep Al-Qur'an secara lebih 

kontekstual dan sistematis. 

Di dunia Arab, pendekatan serupa dikembangkan oleh para pemikir seperti Bint al-Syāthi’ dalam 

karyanya Al-Tafsīr al-Bayānī lil Qur’ān al-Karīm, yang menekankan analisis linguistik Arab terhadap 

kohesi teks. Demikian juga Fazlur Rahman dalam Major Themes of the Qur’an (1980) menekankan 

pentingnya memahami konsep-konsep utama Al-Qur'an dalam keseluruhan sistem moralnya. 

 

3. Relasi Iman dan Akhlak dalam Literatur Tafsir 

Para mufassir klasik dan kontemporer sebenarnya telah banyak menyiratkan hubungan erat antara 

iman dan akhlak. Al-Ghazālī dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn secara tegas menyatakan bahwa akhlak yang baik 

adalah buah dari keimanan dan ma’rifat kepada Allah. Dalam tafsirnya, Al-Rāzī sering mengaitkan 

penjelasan ayat-ayat akidah dengan implikasi psikologis dan moralnya. Ibn Qayyim al-Jauziyyah dalam 

Madārij al-Sālikīn menjadikan tauhid sebagai fondasi bagi seluruh tingkatan spiritual dan moral. 

Tafsir kontemporer seperti Fi Ẓilāl al-Qur’an karya Sayyid Quṭb dan Al-Mīzān karya Ṭabāṭabā’ī juga 

kerap menekankan bahwa keimanan harus melahirkan revolusi dalam sikap dan perilaku individu maupun 

masyarakat. M. Quraish Shihab dalam berbagai tulisannya selalu menekankan dimensi akhlak dari setiap 

konsep keagamaan, termasuk iman. 

 

4. Penelitian Terkait 

Beberapa penelitian akademis telah mengangkat tema serupa. Misalnya, disertasi tentang konsep 

iman dalam Al-Qur'an (Anwar, 2010) atau kajian tentang relasi iman dan amal saleh (Nursyahid, 2018). 



 
 
 

 

  

----------------- 

Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" dalam Al-Qur'an dan Manifestasinya dalam Perilaku  

(Ardiansyah, et al.)  

        170 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

Namun, mayoritas kajian tersebut lebih bersifat teologis-normatif atau tafsir tematik konvensional. 

Penelitian yang secara eksplisit dan intensif memanfaatkan kerangka semantik ala Izutsu khusus untuk kata 

"iman" dan kaitannya dengan leksikon perilaku masih jarang ditemukan. Oleh karena itu, penelitian ini 

berupaya untuk mengisi celah (gap) tersebut dengan fokus analisis yang lebih ketat pada aspek kebahasaan 

dan jejaring makna untuk membangun argumentasi tentang kesatuan akidah-akhlak. 

 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) yang bersifat kualitatif dengan 

objek material utama adalah teks Al-Qur'an. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan semantik-

analitik dan tafsir tematik (maudhū’ī). 

 

1. Jenis dan Sumber Data 

Data primer penelitian ini adalah seluruh ayat Al-Qur'an yang mengandung kata yang berasal dari 

akar kata a-m-n-a ( ن م أ ), termasuk kata benda (īmān), kata kerja (āmana, yu’minūn, dll.), dan partisipel 

sifat (mu’min). Pengumpulan ayat dilakukan dengan menggunakan indeks Al-Qur'an (al-Mu’jam al-

Mufahras li Alfāẓ al-Qur’ān al-Karīm) karya Muhammad Fuad Abdul Baqi. 

Data sekunder meliputi: 

• Kitab-kitab tafsir klasik dan kontemporer (seperti Tafsir Al-Ṭabarī, Al-Rāzī, Ibn Kathīr, Al-Mīzān, 

Fi Ẓilāl, Al-Misbah). 

• Literatur tentang semantik Al-Qur'an dan linguistik Arab. 

• Buku dan artikel ilmiah yang membahas konsep iman, akidah, dan akhlak. 

 

2. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik yang digunakan adalah teknik dokumentasi, yaitu mencatat dan mengumpulkan ayat-ayat 

serta data pendukung yang relevan dari berbagai sumber tertulis. 

 

3. Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan dengan langkah-langkah metodologis tafsir maudhu’i yang diintegrasikan 

dengan analisis semantik: 

• Tahap 1: Pengumpulan dan Klasifikasi. Mengidentifikasi dan menghimpun semua ayat terkait 

akar a-m-n-a. Kemudian mengklasifikasikannya berdasarkan konteks pembicaraan (misal: ayat 

tentang ciri-ciri orang beriman, ayat tentang iman yang disandingkan dengan amal, ayat tentang 

obyek iman, dll.). 

• Tahap 2: Analisis Leksikal dan Morfosemantik. Menganalisis makna dasar akar kata a-m-n-a 

dalam bahasa Arab pra-Islam dan perkembangannya, serta variasi bentuk morfologisnya dalam Al-

Qur'an. 

• Tahap 3: Analisis Medan Semantik dan Kontekstual. Menganalisis hubungan kata "iman" 

dengan kata-kata lain dalam ayat yang sama atau tema yang sama. Mengidentifikasi "pasangan" 

(associates) dan "lawan" (opposites) semantiknya (seperti kufr, ‘amal ṣāliḥ, islām, taqwā). Analisis 

ini mengikuti kerangka Izutsu untuk memetakan worldview Qur'ani. 



 
 
 

 

  

----------------- 

Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" dalam Al-Qur'an dan Manifestasinya dalam Perilaku  

(Ardiansyah, et al.)  

        171 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

• Tahap 4: Sintesis dan Interpretasi. Menyimpulkan makna konseptual "iman" berdasarkan 

analisis sebelumnya dan merumuskan bagaimana konsep tersebut secara imperatif mengarah pada 

pola-pola perilaku tertentu. Manifestasi perilaku ini kemudian dikelompokkan ke dalam ranah-

ranah yang koheren. 

• Tahap 5: Verifikasi. Membandingkan hasil sintesis dengan penafsiran para mufassir terpilih untuk 

menguji validitas interpretasi. 

 

4. Kerangka Teoretis 

Kerangka teori utama adalah teori Semantik Qur'ani Toshihiko Izutsu, khususnya konsep tentang 

"Key Terms" dan "Semantic Fields". Teori ini dilengkapi dengan wawasan dari linguistik Arab tentang akar 

kata (etimologi) dan hermeneutika yang menekankan pemahaman teks dalam keseluruhan sistemnya. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Anatomi Leksikal dan Morfosemantik Kata "Iman" 

Kata "iman" (إيمان) berasal dari akar triliteral bahasa Arab a-m-n-a ( ن  م أ ). Dalam kamus-kamus 

bahasa Arab klasik seperti Lisān al-‘Arab karya Ibn Manẓūr, akar ini mengandung makna dasar yang 

berkisar pada: 

1. Al-Amnu/Aman ( الأمان/الأمن  ): Keamanan, keselamatan, ketiadaan rasa takut. Lawannya adalah 

khauf (takut). 

2. Al-Ṣidq wa al-Wathāq ( والوثاق  الصدق ): Kejujuran dan keterpercayaan. Sesuatu yang amīn adalah 

yang dapat dipercaya. 

3. Al-Taṣdīq (التصديق): Pembenaran, penerimaan sebagai kebenaran. 

Dari makna dasar ini, kata "iman" dalam konteks keagamaan berkembang menjadi "memberikan rasa 

aman/percaya kepada seseorang (yaitu Allah dan Rasul-Nya) dengan cara membenarkan apa yang 

dibawanya." Proses morfologisnya menarik: bentuk kata kerja āmana (آمن – ia beriman) adalah bentuk 

af‘ala yang sering memberi makna kausatif atau transitif. Secara harfiah, āmana dapat dipahami sebagai 

"ia menjadikan dirinya dalam keadaan aman/percaya" atau "ia memberikan kepercayaannya". Ini 

menyiratkan tindakan aktif dan kesadaran dari subjek. 

Dalam Al-Qur'an, kata dari akar a-m-n-a muncul dalam berbagai bentuk: 

- Āmana/Yu’minu (kata kerja): Menunjukkan proses dan tindakan beriman yang dinamis dan 

berkelanjutan. 

- Īmān (kata benda abstrak): Menunjukkan konsep atau keadaan iman. 

- Mu’min (partisipel aktif/subjek pelaku): Menunjukkan identitas dan sifat orang yang konsisten 

dalam proses beriman. Kata inilah yang kemudian menjadi nama bagi penganut agama Islam. 

 

B. Medan Semantik Kata "Iman" dalam Jaringan Kosakata Al-Qur'an 

Analisis terhadap semua kemunculan kata "iman" mengungkap bahwa ia selalu berada dalam jejaring 

makna dengan konsep-konsep lain. Jejaring ini membentuk "medan semantik" yang mendefinisikan iman 

bukan sebagai entitas yang terisolasi. 

 



 
 
 

 

  

----------------- 

Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" dalam Al-Qur'an dan Manifestasinya dalam Perilaku  

(Ardiansyah, et al.)  

        172 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

1. Pasangan Semantik yang Tak Terpisahkan: ‘Amal Ṣāliḥ 

Ini adalah relasi semantik yang paling dominan dan signifikan. Dalam 54 ayat, frase "alladhīna 

āmanū wa ‘amilū al-ṣāliḥāt" atau variannya muncul. Penyandingan ini bukan sekadar penghubung (‘athf), 

melainkan menunjukkan keduanya sebagai dua sisi dari satu mata uang yang sama. Dalam banyak ayat, 

seperti Q.S. Al-‘Ashr (103): 1-3, iman dan amal saleh disusun secara berurutan sebagai syarat mutlak untuk 

selamat dari kerugian. Ini menunjukkan bahwa dalam logika Qur'ani, iman yang tidak melahirkan amal 

saleh adalah iman yang tidak fungsional, atau dengan kata lain, ia belum mencapai hakikatnya yang 

sempurna. 

 

2. Konsep-Konsep Kolega (Associates): 

Islām: Iman dan Islam sering digandengkan (Q.S. Al-Hujurāt: 14). Izutsu melihat islām*sebagai 

sikap pasrah lahiriah, sementara īmān adalah pembenaran batiniah. Namun, keduanya saling membutuhkan. 

Taqwā: Takwa sering digambarkan sebagai buah atau konsekuensi dari iman (Q.S. Al-Baqarah: 197; 

Al-Ḥujurāt: 13). Takwa adalah sikap hati yang melahirkan kehati-hatian dalam berperilaku karena 

kesadaran akan pengawasan Allah. 

‘Ilm (Ilmu): Iman didorong untuk berdasarkan ilmu, bukan taklid buta (Q.S. Muhammad: 16-17). 

Ilmu yang dimaksud adalah pemahaman yang mendalam tentang tanda-tanda kebesaran Allah. 

Iḥsān: Berbuat baik adalah ekspresi nyata dari keimanan (Q.S. Al-Baqarah: 195, 236). Iḥsān bahkan 

didefinisikan dalam hadis sebagai "kamu menyembah Allah seakan-akan melihat-Nya", yang merupakan 

puncak kesadaran iman. 

 

3. Konsep Lawan (Opposites): 

Kufr: Ini adalah antonim semantik utama dari iman. Kufr berarti menutupi kebenaran, ingkar, dan 

tidak berterima kasih. Analisis antonimi ini memperjelas bahwa iman adalah keterbukaan, penerimaan, dan 

kesyukuran. 

Syirk: Menyekutukan Allah adalah pengingkaran terhadap tauhid, yang merupakan esensi pertama 

iman. 

Nifāq: Kemunafikan adalah lawan dari kejujuran iman. Orang munafik mengaku beriman di lisan 

namun mengingkari di hati dan perbuatan. Ini menunjukkan bahwa keselarasan antara keyakinan, ucapan, 

dan tindakan adalah ciri iman yang sejati. 

 

C. Manifestasi Perilaku Iman: Dari Konsep ke Praksis 

Berdasarkan analisis medan semantik dan konteks ayat-ayat tentang orang beriman (mu’minūn), dapat 

dirumuskan tiga ranah utama manifestasi perilaku iman: 

 

1. Manifestasi dalam Akhlak Vertikal (Ḥablun min Allāh) 

Syukur (Al-Syukr): Iman kepada Allah sebagai pemberi nikmat mensyaratkan respons berupa syukur 

(Q.S. Ibrāhīm: 7). Lawan dari syukur adalah kufr (ingkar nikmat), yang menunjukkan betapa syukur adalah 

bagian integral dari iman itu sendiri. 



 
 
 

 

  

----------------- 

Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" dalam Al-Qur'an dan Manifestasinya dalam Perilaku  

(Ardiansyah, et al.)  

        173 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

Sabar (Al-Ṣabr): Konsekuensi logis dari iman kepada takdir Allah yang baik maupun buruk, serta 

keyakinan akan ujian sebagai bagian dari kehidupan (Q.S. Al-Baqarah: 155-157). Sabar adalah bukti 

keteguhan iman di saat menghadapi kesulitan. 

Tawakkal (Al-Tawakkul ‘alā Allāh): Setelah berusaha maksimal, seorang mukmin menyerahkan 

urusan kepada Allah. Ini adalah implementasi dari iman kepada sifat Allah Al-Wakīl (Maha Pemelihara) 

(Q.S. Āli ‘Imrān: 159). 

Khusyu’ dalam Ibadah: Khusyu’ dalam shalat disebutkan sebagai ciri pertama orang beriman yang 

beruntung (Q.S. Al-Mu’minūn: 1-2). Ini adalah bentuk konsentrasi dan ketundukan total yang lahir dari 

kesadaran akan kehadiran Allah (al-iḥsān). 

 

2. Manifestasi dalam Akhlak Horizontal-Sosial (Ḥablun min al-Nās) 

Kejujuran (Al-Ṣidq): Kata ṣidq dan īmān berbagi wilayah makna yang sama: kebenaran dan 

pembenaran. Al-Qur'an menyebut orang yang jujur sebagai ṣiddīq (Q.S. Al-Nisā’: 69), dan menuntut orang 

beriman untuk menjadi "penegak keadilan karena Allah, dengan kesaksian yang “jujur" (Q.S. Al-Nisā’: 

135). Kejujuran adalah fondasi sosial dari masyarakat beriman. 

Amanah: Langsung berasal dari akar kata yang sama (a-m-n-a). Menunaikan amanah adalah bukti 

nyata dari sifat amānah (dapat dipercaya) yang harus melekat pada seorang mu’min (Q.S. Al-Mu’minūn: 

8). Pengkhianatan terhadap amanah adalah tanda kemunafikan (Q.S. Al-Anfāl: 27). 

Keadilan (Al-‘Adl): Perintah untuk menegakkan keadilan ditegaskan dalam Al-Qur'an meskipun 

terhadap diri sendiri atau kerabat dekat (Q.S. Al-Nisā’: 135). Keadilan adalah implementasi dari iman 

kepada Allah Yang Maha Adil. Bahkan, berlaku adil kepada musuh diperintahkan (Q.S. Al-Mā’idah: 8). 

Keadilan ini meliputi keadilan ekonomi, hukum, dan sosial. 

Berbuat Baik (Al-Iḥsān): Iḥsān adalah standar perilaku tertinggi, yang berarti berbuat lebih baik 

dari yang diwajibkan. Perintah berbuat baik kepada orang tua, tetangga, anak yatim, dan bahkan makhluk 

lain adalah konsekuensi dari iman kepada Allah Yang Maha Pengasih (Q.S. Al-Nisā’: 36; Al-Baqarah: 83). 

 

3. Manifestasi dalam Akhlak terhadap Diri Sendiri 

Penyucian Jiwa (Tazkiyah al-Nafs): Tujuan diutusnya Rasul adalah untuk menyucikan manusia 

(Q.S. Al-Jumu’ah: 2). Iman berfungsi sebagai kekuatan internal untuk membersihkan jiwa dari sifat-sifat 

buruk seperti sombong, riya’, hasad, dan rakus. Proses tazkiyah ini adalah jihad akbar yang disebutkan 

dalam banyak hadis. 

Konsistensi dan Keteguhan (Al-Istiqāmah): Permohonan "tunjukilah kami jalan yang lurus" 

(Q.S. Al-Fātiḥah: 6) adalah permohonan untuk istiqāmah. Iman yang kokoh melahirkan konsistensi dalam 

berkata benar, berbuat adil, dan menepati janji, meskipun menghadapi godaan atau tekanan. 

 

Pembahasan 

Temuan analisis semantik ini secara tegas menolak dikotomi antara akidah dan akhlak. Dalam 

struktur bahasa Al-Qur'an, "iman" telah dikonstruksikan sebagai sebuah konsep yang secara inheren bersifat 

praksis dan transformatif. Ia bukan sekadar status keyakinan, melainkan sumber energi moral yang harus 

mencari ekspresinya dalam kehidupan nyata. 

 



 
 
 

 

  

----------------- 

Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" dalam Al-Qur'an dan Manifestasinya dalam Perilaku  

(Ardiansyah, et al.)  

        174 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

Penyandingan konstan antara īmān dan ‘amal ṣāliḥ bukanlah retorika belaka, melainkan penjelasan 

tentang hakikat iman itu sendiri. Amal saleh adalah "bahasa" yang diucapkan oleh iman. Tanpa bahasa ini, 

iman menjadi bisu, tak terlihat, dan tak terverifikasi. Oleh karena itu, akhlak bukanlah sekadar "pelengkap" 

atau "hiasan" bagi akidah, melainkan perwujudan ontologisnya. Ukuran kualitas iman seseorang, dalam 

perspektif Qur'ani, justru dapat dilihat dari kualitas akhlaknya. Sebagaimana sabda Nabi Muhammad SAW 

yang sangat sejalan dengan temuan semantik ini: "Orang beriman yang paling sempurna imannya adalah 

yang paling baik akhlaknya" (HR. Tirmidzi). 

Implikasi dari pandangan ini sangat luas. Dalam pendidikan agama, pengajaran akidah harus 

dirancang agar langsung membuahkan disposisi akhlak. Dalam dakwah, penekanan harus diberikan pada 

bagaimana tauhid memancarkan keadilan, bagaimana iman kepada hari akhir melahirkan tanggung jawab, 

dan bagaimana keyakinan kepada takdir memancarkan sikap sabar dan optimisme. Dalam kehidupan sosial, 

komunitas beriman harus ditandai dengan ciri-ciri seperti kejujuran kolektif, keadilan institusional, dan 

kepedulian sosial yang tinggi. 

 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan analisis semantik terhadap kata "iman" dan jejaring konseptualnya dalam Al-Qur'an, 

dapat disimpulkan hal-hal berikut: 

1. Kata "iman" berasal dari akar a-m-n-a yang mengandung inti makna "keamanan" dan 

"kepercayaan". Dalam konteks keagamaan, ia berkembang menjadi komitmen total dan pemberian 

kepercayaan kepada Allah serta pembenaran terhadap segala yang dibawa Rasul-Nya. 

2. Secara semantik, kata "iman" dalam Al-Qur'an tidak pernah berdiri sendiri. Ia selalu terhubung 

dalam suatu medan makna yang didominasi oleh konsep-konsep tindakan dan perilaku, terutama 

‘amal ṣāliḥ. Antonim utamanya (kufr, nifāq) juga menegaskan bahwa iman mensyaratkan kejujuran 

dan konsistensi antara batin dan lahir. 

3. Iman dalam perspektif Al-Qur'an adalah konsep yang dinamis, aktif, dan imperatif. Ia secara 

inherent menuntut untuk diwujudkan dalam perilaku konkret. Oleh karena itu, dikotomi antara 

akidah (sebagai keyakinan) dan akhlak (sebagai perilaku) merupakan dikotomi yang asing bagi 

bahasa dan pesan Al-Qur'an. 

4. Manifestasi perilaku dari iman mencakup seluruh dimensi kehidupan manusia: (a) Vertikal-

spiritual (syukur, sabar, tawakkal, khusyu’); (b) Horizontal-sosial (kejujuran/ṣidq, amanah, 

keadilan, iḥsān); dan (c) Internal-personal (penyucian jiwa/tazkiyah dan konsistensi/istiqāmah). 

Akhlak adalah bukti empiris dan realisasi nyata dari akidah yang hidup di dalam hati. 

 

 

SARAN 

Berdasarkan kesimpulan di atas, diajukan beberapa saran: 

1. Bagi Pengembang Kurikulum Pendidikan Agama: Kurikulum pendidikan Islam, dari tingkat 

dasar hingga tinggi, perlu dirancang ulang untuk menghilangkan sekat artifisial antara pelajaran 

akidah dan akhlak. Materi akidah harus selalu diakhiri dengan pembahasan tentang implikasi 

perilakunya dalam kehidupan sehari-hari. Model pembelajaran yang integratif dan kontekstual 



 
 
 

 

  

----------------- 

Dari Akidah Menuju Akhlak: Analisis Semantik Kata "Iman" dalam Al-Qur'an dan Manifestasinya dalam Perilaku  

(Ardiansyah, et al.)  

        175 

eISSN 3090-6946 & pISSN 3090-6938  

 

sangat dibutuhkan. 

2. Bagi Para Dai dan Mubaligh: Pesan dakwah hendaknya menekankan keutuhan Islam, di mana 

kesalehan ritual harus berbanding lurus dengan kesalehan sosial. Menunjukkan bagaimana setiap 

rukun iman melahirkan nilai-nilai etis yang konkret akan membuat dakwah lebih relevan dan 

transformatif. 

3. Bagi Peneliti Lanjutan: Penelitian ini dapat dikembangkan dengan beberapa cara: 

- Studi Komparatif: Membandingkan medan semantik kata "iman" dalam Al-Qur'an dengan 

konsep "faith" dalam Perjanjian Baru atau konsep keyakinan dalam tradisi filsafat lain. 

- Studi Penerapan: Melakukan penelitian lapangan untuk menguji korelasi antara pemahaman 

masyarakat tentang hakikat iman dengan kualitas akhlak mereka dalam praktik sosial. 

- Analisis Konsep Turunan: Melakukan analisis semantik mendalam terhadap kata-kata kunci 

turunan dari iman seperti taqwā, iḥsān, atau ṣabr untuk memperkaya peta konseptual akhlak 

Qur'ani. 

4. Bagi Masyarakat Muslim Umum: Hendaknya senantiasa melakukan introspeksi diri dengan 

menjadikan akhlak sebagai barometer keimanan. Memperbaiki perilaku adalah sekaligus 

memperdalam dan membuktikan keimanan. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Baqi, M. F. (1945). Al-Mu’jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Qur’ān al-Karīm. Kairo: Dār al-Kutub al-

Miṣriyyah. 

Al-Asy’ari, A. H. (1990). Al-Ibānah ‘an Uṣūl al-Diyānah. Beirut: Dār al-Nafā’is. 

Al-Ghazālī, A. Ḥ. (2000). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn (Jilid 1-4). Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Rāzī, F. D. (1999). Mafātīḥ al-Ghaib (Al-Tafsīr al-Kabīr). Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Al-Ṭabarī, M. J. (2000). Jāmi’ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Anwar, S. (2010). Konsep Iman dalam Al-Qur’an: Studi Analisis terhadap Makna Semantik. Disertasi 

Doktoral. Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah. 

Bint al-Syāthi’. (1990). Al-Tafsīr al-Bayānī lil Qur’ān al-Karīm. Kairo: Dār al-Ma’ārif. 

Ibn Kathīr, I. U. (1999). Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn Manẓūr, M. M. (1990). Lisān al-‘Arab. Beirut: Dār Ṣādir. 

Izutsu, T. (2004). God and Man in the Koran: Semantics of the Qur’anic Weltanschauung. Kuala Lumpur: 

Islamic Book Trust. 

Izutsu, T. (1966). Ethico-Religious Concepts in the Qur’ān. Montreal: McGill University Press. 

Nursyahid, A. (2018). "Konsep Iman dan Amal Saleh dalam Al-Qur’an (Kajian Tematik)". Jurnal Studi 

Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis, 19(1), 1-20. 

Quṭb, S. (2003). Fī Ẓilāl al-Qur’ān. Kairo: Dār al-Shur 

 

 

 

 


